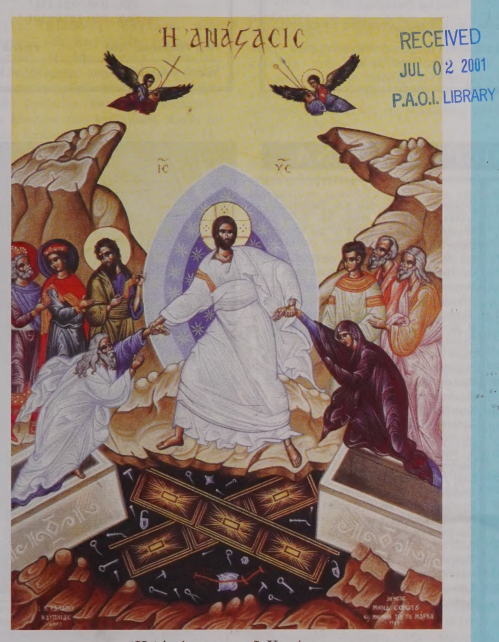
# ΟΡΘΟΔΟΞΟΣ ΚΗΡΥΞ

ΕΠΙΣΗΜΟΝ ΟΡΓΑΝΟΝ ΙΕΡΑΣ ΑΡΧΙΕΠΙΣΚΟΠΗΣ ΘΥΑΤΕΙΡΩΝ ΚΑΙ ΜΕΓΑΛΗΣ ΒΡΕΤΑΝΙΑΣ

Έτος Ίδρύσεως 1964 Τρίτη Περίοδος

Μάρτιος-'Απρίλιος 2001

Αριθμός Τεύχους 150-151



'Η 'Ανάσταση τοῦ Κυρίου. Έργον ίερᾶς Μονῆς Καλαμίου Ναυπλίας

## ΟΡΘΟΔΟΞΟΣ ΚΗΡΥΞ

Έτος Ίδρύσεως 1964 Τρίτη Περίοδος 'Αριθμός Τεύχους 150 -151 Μάρτιος - 'Απρίλιος 2001 'Έτησία Συνδρομή £10

Διευθύνεται ἀπό Συντακτική Ἐπιτροπή

5 CRAVEN HILL, LONDON W2 3EN TEL: 020-7723 4787 FAX: 020-7224 9301

## ORTHODOX HERALD

OFFICIAL PUBLICATION OF THE ARCHDIOCESE
OF THYATEIRA AND GREAT BRITAIN

5 CRAVEN HILL, LONDON W2 3EN TEL: 020-7723 4787 FAX: 020-7224 9301

First Published 1964

**Third Period** 

March - April 2001

No.:150-151

## ПЕРІЕХОМЕНА

- 3 4 Οικουμενικοῦ Πατριάρχη κ.κ. Βαρθολομαίου ἐγκύκλιοι, α) Ἐπί τἢ ἐνάρξει τῆς Ἑλγίας καί Μεγάλης Τεσσαρακοστῆς καί 6) Ἐπί τῷ Ἑλγίω Πάσχα 2001.
- 5 7 Σεβ. `Αρχιεπισκόπου Θυστείρων καί Μ. Βρετανίας κ.κ. Γρηγορίου ἐγκύκλιοι, α) γιά τήν 'Αγία καί Μεγάλη Σαρακοστή καί β) γιά τό "Αγιον Πάσχα. 'Έθνική 'Επέτειος τῆς 25ης Μαρτίου 1821 : α)
- 8 12 Έγκύκλιος Σεβ. ᾿Αρχιεπισκόπου Θυατείρων καί Μ. Βρετανίας κ.κ. Γρηγορίου, β) ᾿Αρχιμ. Ἡσαϊου Σιμωνοπετρίτου, "Τό Κρυφό Σχολειό" καί γ) Οἰκον. ᾿Ανδρέα Πίττα, "25η Μαρτίου 1821-1η ᾿Απριλίου 1955".
- 13 14 Πρωτοπρ. Κων/νου 'Ηλιόπουλου, "Επιστήμη-Φιλοσοφία-Θρησκεία" (6' μέρος).
- 15 18 Χάρη Μεττῆ, "Ο Μητροπολίτης Φιλιππουπόλεως Νεόφυτος (1689-1711) καί ἡ Έλευσή του στήν 'Αγγλία" (γ΄ μέρος).
- 19 22 Σ. Παυλίδη, "Παροικιακή 'Εκπαίδευση καί Διατήρηση τῆς 'Εθνικῆς Ταυτότητας".
  - 23 Ζωῆς Πρωτοπαπᾶ, "Ο Ρόλος τῆς Παροικιακῆς Παιδείας στή Διατήρηση τῆς Ταυτότητάς μας".
- 24 27 Encyclicals: (1) Of His All-Holiness the Ecumenical Patriarch Vartholomaios on the occasion, a) of the Commencement of the Holy and Great Lent, b) of Holy Easter, (2) Of his Eminence Gregorios, Archbishop of Thyateira and Gr. Britain on the occasion a) of the Holy and Great Lent and b) of the Holy Easter.
- 28 32 Χρονικό Σεθ. 'Αρχιεπισκόπου Θυατείρων καί Μ. Βρετανίας κ.κ. Γρηγορίου.



Ο Έθνομάρτυς Οἰκουμενικός Πατριάρχης Γρηγόριος ὁ Ε΄ (1749-1821). Έμεινε μιστός στή θέση του, γιά νά προστατεύσει τό ποίμνιό του ( Άθήνα, Έθνικό Ίστορικό Μουσείο).

ΠΑΡΑΚΑΛΕΙΣΘΕ Ν' ΑΝΑΝΕΩΣΕΤΕ ΤΗ ΣΥΝΔΡΟΜΗ ΣΑΣ ΣΤΟΝ ΟΡΘΟΔΟΞΟ ΚΗΡΥΚΑ

## ΕΓΚΥΚΛΙΟΙ

τῆς Α.Θ. Παναγιότητος τοῦ Οἰκουμενικοῦ Πατριάρχου κ.κ. Βαρθολομαίου

#### ΕΠΙ ΤΗ ΕΝΑΡΞΕΙ ΤΗΣ ΑΓΙΑΣ ΚΑΙ ΜΕΓΑΛΗΣ ΤΕΣΣΑΡΑΚΟΣΤΗΣ

Αριθμ. Πρωτ. 83

**ΕΙΙ** Αγία 'Ορθόδοξος 'Εκκλησία μας Ιπάντοτε μᾶς ὑπενθυμίζει ὅτι πρέπει νά ἀσκούμεθα εἰς τήν ἀρετήν, διότι ὁ Πανάγαθος Δημιουργός μας ἔθεσεν εἰς τούς πρωτοπλάστους ώς τρόπον ἐπιτεύξεως τοῦ νά γίνουν καθ' ὁμοίωσιν Θεοῦ τήν ἄσκησιν, δηλαδή τόν ἔλεγχον τῶν ἐπιθυμιῶν. Αὐτός ὁ έλεγχος τῶν ἐπιθυμιῶν, ὁ ὁποῖος εἶναι τό βασικόν ἔργον τῆς ἀσκήσεως, δέν ἀφεώρα τούς πρωτοπλάστους, μόνον πραγματοποιεῖται ἀπό τόν ἀγωνιζόμενον χριστιανόν συνεχῶς καθ' ὅλην τήν διάρκεια τῆς ζωῆς του.

Γνωρίζουσα ὅμως ἡ Ἐκκλησία μας ὅτι ὑπάρχει εἰς τόν ἄνθρωπον ἡ τάσις τῆς χαλαρώσεως, ἤ ἀκόμη καί τῆς ἐγκαταλείψεως τῆς ἀγωνιστικῆς διαθέσεως, ἐθέσπισε διαφόρους περιόδους ἐντατικωτέρας ἀσκήσεως. Αἱ περίοδοι αὖται προηγοῦνται τῶν μεγάλων ἑορτῶν καί εἶναι περίοδοι νηστείας, διότι καί ἡ πρός τούς πρωτοπλάστους ἐντολή τοῦ Θεοῦ ἦτο ἐντολή νηστείας.

Ήδη εἰσερχόμεθα εἰς τήν περίοδον τῆς 'Αγίας καί Μεγάλης Τεσσαρακοστῆς, ἡ ὁποία εἶναι ἡ κυριωτέρα ἀσκητική περίοδος τοῦ ἐκκλησιαστικοῦ ἔτους καί ἀποτελεῖ τήν προετοιμασίαν μας διά τήν ὑποδοχήν τῆς μεγάλης ἑορτῆς τοῦ Πάσχα, τῆς 'Αναστάσεως τοῦ Χριστοῦ καί τῆς νίκης Αὐτοῦ ἐπί τοῦ θανάτου, τοῦ ζοφερωτέρου ἐχθροῦ τοῦ ἀνθρώπου.

Τό στάδιον, λοιπόν, τῶν ἀρετῶν ἠνέωκται, ψάλλει ἡ Ἐκκλησία μας, καί μᾶς προσκαλεῖ "οἱ βουλόμενοι ἀθλῆσαι εἰσέλθετε, ἀναζωσάμενοι τόν καλόν τῆς νηστείας ἀγῶνα." ᾿Αλλά βεβαίως δέν εἶναι ἡ νηστεία τό μόνον ἄθλημα, τό ὁποῖον καλούμεθα νά ἐπιτελέσωμεν κατά τήν Μεγάλην αὐτήν Τεσσαρακοστήν, οὐδέ ὁ σκοπός τῆς ἀσκήσεως εἶναι νά μετρῶμεν κατορθώματα. Σκοπός τῆς ἀσκήσεως εἶναι νά ἀγαθύνωμεν τήν ψυχήν μας, νά γεμίσωμεν αὐτήν μέ ἔμπρακτην ἀγάπην πρός τόν Θεόν καί τόν συνάνθρωπον, ἐμπιστοσύνην εἰς τήν Θείαν Πρόνοιαν, εἰρήνην καί πίστιν καί προσευχήν, δηλαδή ἔλλογον

κοινωνίαν μετά τοῦ Θεοῦ.

Τήν κοινωνίαν μας μετά τοῦ Θεοῦ ἐμποδίζει πρωτίστως τό κλείσιμον εἰς τόν ἑαυτόν μας, ἡ αὐτάρκεια, ἡ ἐνδοστρέφεια, ὁ ἐγωκεντρισμός, ἡ ἀλαζονεία, τό φαρισαϊκόν προσωπεῖον τῆς αὐτοδικαιώσεως καί αὐτοϊκανοποιήσεως. Τήν αὐτήν κοινωνίαν μας μετά τοῦ Θεοῦ βοηθεῖ τό ἄνοιγμα τῆς καρδίας μας πρός τόν συνάνθρωπον, ἡ ἀγάπη, ἡ ἐλεημοσύνη, ἡ συμπάθεια, ἡ συμπόνοια, ἡ ταπείνωσις, ἡ αἴσθησις τῆς ἀνάγκης τῆς παρουσίας τοῦ ἄλλου εἰς τήν ζωήν μας.

Δι' αὐτό καί ἡ ὀρθόδοξος χριστιανική ἄσκησις δέν ἀποβλέπει, ὡς εἴπομεν, εἰς τήν συγκομιδήν κατορθωμάτων πρός ἐπαύξησιν τῆς άνθρωπίνης κενοδοξίας, άλλ' εἰς τήν αὔξησιν τῆς ἀγάπης καί τῆς ταπεινώσεως τῆς ψυχῆς καί όλων τῶν ἀγαθῶν διαθέσεων αὐτῆς. Ὁ άσκούμενος ὀρθόδοξος χριστιανός γνωρίζει ὅτιοὐδέν δύναται νά ἐπιτύχη ἄνευ τῆς Χάριτος τοῦ Θεοῦ, καί συνεπῶς ἀποβλέπει ἀποκλειστικῶς είς τό νά ἔλθη είς αὐτήν τήν πνευματικήν κατάστασιν εἰς τήν ὁποίαν ἀρέσκεται ἡ Θεία Χάρις, αὐτή δέν εἶναι ἡ κατάστασις τῆς άνιδιοτελούς, εἰρηνικής καί ταπεινής ἀγάπης. Γνωρίζει δέ καλῶς ὅτι ἐάν ὑπερηφανευθῆ, ὡς ὁ φαρισαῖος, ἐάν δέν ἀσκῆται συνεχῶς εἰς τήν ταπείνωσιν, ή ὁποία ἰσοδυναμεῖ μέ αὐτογγωσίαν τῆς ἰδίας ἀσθενείας, ὡς διαπιστώνει αὐτήν κατά τήν ἄσκησιν, θά ἀπολέση τήν ἐπισκίασιν τῆς Θείας Χάριτος καί θά περιέλθη εἰς κατάστασιν πνευματικής ξηρότητος καί ακαρπίας. Ώς ἐκ τούτου, ὅσον περισσότερον χαριτώνεται τόσον περισσότερον ἐπαισθάνεται τήν ἀναξιότητά του διά τοιαύτην θείαν δωρεάν, ἀλλά καί τό μεγαλεῖον αὐτῆς.

'Ιδού, λοιπόν, τέκνα ἐν Κυρίω ἠγαπημένα, όδός εὐθεῖα, τήν ὁποίαν ὑποδεικνύει εἰς ἡμᾶς ἡ 'Αγία ἡμῶν 'Εκκλησία καί τήν ὁποίαν ἐβάδισαν πρό ἡμῶν ἐπιτυχῶς χιλιάδες πιστοί, ἀλλά καί βαδίζουν εἰσέτι σήμερον χιλιάδες ἀδελφοί μας. 'Ας εἰσέλθωμεν καί ἡμεῖς εἰς αὐτήν καί ἄς ἀγωνισθῶμεν τόν καλόν ἀγῶνα τῆς ἀνιδιοτελοῦς ἀγάπης, τῆς νηστείας, τῆς προσευχῆς καί τῆς ὑψοποιοῦ ταπεινώσεως, διά νά ὑποδεχθῶμεν κεκαθαρμένοι τήν ζωηφόρον 'Ανάστασιν τοῦ Κυρίου ἡμῶν 'Ιησοῦ Χριστοῦ. Γένοιτο!

Αγία καί Μεγάλη Τεσσαρακοστή 2001.

Αριθμ.Πρωτ.241

#### Χριστός 'Ανέστη!

"Ίνα ὥσπερ ἠγέρθη Χριστός ἐκ νεκρῶν διά τῆς δόξης τοῦ Πατρός, οὕτω καί ἡμεῖς ἐν καινότητι ζωῆς περιπατήσωμεν (Ρωμ. 6,4).

ἀναφώνησις Τθριαμβική "Χριστός ἀνέστη", δ νικητήριος κατά τοῦ Θανάτου καί τοῦ "Αδου παιάν, χαρμοσύνως έπαναλαμβάνεται σήμερον ὑπό μυριάδων πιστῶν χριστιανῶν εἰς ὅλον τόν κόσμον. "Η Έκκλησία, ἀποβάλλουσα τήν πένθιμον περιβολήν, ἐνδύεται λευκήν καί φεγγοβόλον στολήν, ώς ἄν ἀντανακλᾶ ἐπ' αὐτῆς ἡ λευκότης λάμψις τοῦ 'Αγγέλου, ἀποκυλίσαντος τόν λίθον τοῦ μνημείου", Σκιαθίτης γράφει ó πιστότατος 'Αλέξανδρος διηγηματογράφος Παπαδιαμάντης, τοῦ ὁποίου ἐφέτος ἑορτάζομεν τήν έκατοστήν πεντηκοστήν ἐπέτειον τῆς νεννήσεως καί τήν ἐνενηκοστήν κοιμήσεως.

Πανηγυρίζει ή Έκκλησία τοῦ Χριστοῦ καί πληροῦται τό στόμα τῶν πιστῶν χαρᾶς ἐν τῷ λέγειν "Ανέστη ὁ Κύριος". Διότι γνωρίζομεν ότι "Χριστός ἐγερθείς ἐκ νεκρῶν οὐκέτι ἀποθνήσκει, θάνατος αὐτοῦ οὐκέτι κυριεύει" (Ρωμ. 6,9). Καί ἐπί πλέον πιστεύομεν καί γνωρίζομεν ὅτι ἐφ' ὅσον συνετάφημεν μετά τοῦ Χριστοῦ διά τοῦ βαπτίσματος, θά συζήσωμεν μετ' Αὐτοῦ εἰς τήν αἰωνιότητα. Αὐτή εἶναι ἡ σωτηρία, αὐτή εἶναι ἡ αἰτία τῆς χαρᾶς ἡμῶν καί τῆς ἑοριαστικῆς Πασχαλίου πανηγύρεως. Ή νέα ἐν Χριστῷ ζωή εἶναι πλέον γεγονός πραγματικόν. ή ζωή τοῦ πιστοῦ μετά τήν 'Ανάστασιν τοῦ Χριστοῦ δέν εἶναι πλέον ὡς ἦτο πρό αὐτῆς. Ήδη ἔχει κατέλθει τό "Αγιον Πάσχα καί ἔχει σκηνώσει ἐν τῷ Ἐκκλησία, εἰς τρόπον ώστε ή ζωή μας διανύεται πλέον έντός τῆς Θείας Χάριτος, ἐντός τῶν ἀκτίστων ένεργειῶν τῆς Θεότητος, αi ποικιλοτρόπως μᾶς εὐεργετοῦν καί uãc άνακαινίζουν.

Αὐτή ὅμως ἡ μεγάλη δωρεά τοῦ Θεοῦ πρός ἡμᾶς συνεπάγεται τό ἐξ εὐγνωμοσύνης καί ἀγάπης πρός Αὐτόν χρέος μας νά ἀποδεχθῶμεν τό δῶρον, νά οἰκειωθῶμεν τήν προσφερομένην ἀναστάσιμον ζωήν, νά ζήσωμεν ἀξίως τῆς κλήσεως καί νά περιπατήσωμεν ἐν καινότητι ζωῆς. Διότι ἡ ᾿Ανάστασις τοῦ Χριστοῦ θά εἶναι γεγονός ἀφορῶν καί τό πρόσωπον ἑκάστου ἡμῶν μόνον ὅταν συνταυτισθῶμεν μετά τοῦ

Χριστοῦ καί γίνωμεν σύμφυτοι πρός τό ὁμοίωμα τοῦ θανάτου Αὐτοῦ διά τήν ἁμαρτίαν, ὥστε νά συζήσωμεν μετ' Αὐτοῦ ἐν Θεῷ, ἀναγεννημένοι ἐν Πνεύματι 'Αγίω και καθαιρόμενοι συνεχῶς, ὥστε νά παραμένωμεν κατοικητήριον Αὐτοῦ.

Αὐτή ἡ καινότης τῆς ζωῆς, ἡ νέα ζωή εἰς τήν ὁποίαν μᾶς εἰσάγει ἡ ἀΑνάστασις τοῦ Χριστοῦ, εἶναι ζωή ἐντός τῆς Θείας Χάριτος, ζωή ἡ ὁποία κατευθύνεται, συναινούντων ἡμῶν καί συνευδοκούντων, ὑπό τοῦ ʿΑγίου Πνεύματος.

Ό κόσμος δι' ἡμᾶς ἔχει διευρυνθῆ. Τά ὅρια αὐτοῦ δέν εὐρίσκονται εἰς τήν ὑλικήν πραγματικότητα. Τά ἐνδιαφέροντά μας δέν περιορίζονται εἰς τά ὅρια τῆς κτιστῆς φύσεως. ᾿Αποβλέπομεν καί εἰς τήν ζωήν ἐπέκεινα τοῦ σώματος καί προετοιμαζόμεθα διά τήν αἰωνιότητα.

Έντός αὐτῆς τῆς ἀναστασίμου προοπτικῆς τά συμβαίνοντα εἰς τόν κόσμον τοῦτον λαμβάνουν ἄλλην διάστασιν. Αί θλίψεις άντιμετωπίζονται ώς παροδικαί κατά τήν άληθη φύσιν αὐτῶν. Τό βάρος τῶν ἀνθρωπίνων δεινῶν έλαφρύνεται διά τῆς έλπίδος. Αἱ θεόσδοτοι χαραί καθαγιάζονται καί βιώνονται πρόγευσις τῆς αἰωνίου χαρᾶς, τήν ὁποίαν οὐδείς δύναται νά ἀφαιρέση ἀπό ἡμᾶς. 'Ολόκληρος ἡ ζωή μας μεταβάλλεται είς νέαν, διαφορετικήν ἀπό τήν ζωήν τῶν μακράν τοῦ Χριστοῦ ἀνθρώπων. Ἐπικρατεῖ πλέον ἐντός ἡμῶν ἡ άναστάσιμος χαρά καί βεβαιότης, ή ὁποία μᾶς uέ θάρρος. μέ αἰσιοδοξίαν. ἐνδιαφέρον καί ἀγάπην διά τόν συνάνθρωπον καί διά τήν κτίσιν ὅλην.

Τέκνα ἐν Κυρίω ἀγαπητά,

Ή 'Ανάστασις δέν εἶναι ἕν γεγονός τό όποῖον ἀφήνει ἀνεπηρέαστον τήν ζωήν μας. Εἶναι τό θεμέλιον τῆς αἰσιοδοξίας, τῆς δημιουργικότητος, τῆς ἀγάπης, τοῦ ἐνδιαφέροντος ἡμῶν δι' ὅλους καί δι' ὅλα καί τῆς ἀναφαιρέτου χαρᾶς ἡμῶν ἐν Χριστῷ.

Μετά πατρικῆς ἀγάπης εὐχόμεθα εἰς ὅλους νά ζήσετε ἐν πληρότητι τήν ἀναστάσιμον χαράν καί νά περιπατῆτε ἐφ' ἑξῆς "ἐν καινότητι ζωῆς", κατευθυνόμενοι καί ἐξαγιαζόμενοι ὑπό τῆς Θείας Χάριτος, ἡ ὁποία θεραπεύει τά ἀσθενῆ καί ἀναπληροῖ τά ἐλλείποντα.

Τῷ δέ ἐκ νεκρῶν ἀναστάντι και χαρισαμένω ἡμῖν τήν νέαν ζωήν Χριστῷ, τῷ ἀληθινῷ Θεῷ ἡμῶν, εὐχαριστία, δόξα και τιμή εἰς τούς αἰῶνας. ᾿Αμήν.

"Αγιον Πάσχα 2001

## ΕΓΚΥΚΛΙΟΙ

τοῦ Σεβασμ. 'Αρχιεπισκόπου Θυατείρων καί Μ. Βρετανίας κ.κ. Γρηγορίου

#### ΓΙΑ ΤΗΝ ΑΓΙΑ ΚΑΙ ΜΕΓΑΛΗ ΣΑΡΑΚΟΣΤΗ

'Αγαπητοί μας ἐν Κυρίω,

Μᾶς ἀξίωσε καί πάλιν ὁ Θεάνθρωπος Χριστός νά φθάσουμε τούτη τήν κατανυκτική καί αὐτόχρημα σωτηριώδη περίοδο τοῦ Τριωδίου καί τῆς 'Αγίας καί Μεγάλης Σαρακοστῆς. Μᾶς προβάλλει ἡ Έκκλησία τοῦτες τίς μέρες τό γεγονός αὐτό καί μᾶς καλεῖ σέ πνευματική ἀνανέωση καί περισυλλογή καί νηστεία. Μᾶς θυμίζει ἡ Μάνα 'Εκκλησία τή φύση μας, ὅτι δηλαδή εἴμαστε παιδιά τοῦ Θεοῦ καί δημιουργήματά Του.

Γιά έπτά όλόκληρες έβδομάδες, μέσα στόν ίερό κατανυκτικό ἐκκλησιαστικό αὐτό κύκλο τῆς Μ. Σαρακοστῆς, ἡ 'Ορθόδοξη 'Εκκλησία προβάλλει, σάν κινηματογραφική ταινία, όλη τήν ίστορία τοῦ ἀνθρωπίνου γένους, ἀπό τή Δημιουργία καί τήν πτώση τοῦ ᾿Αδάμ, τήν παρακοή καί τήν έξορία του ἀπό τόν Παράδεισο, μέχρι τή γέννηση καί τή φυσική θεανθρώπινη παρουσία τοῦ Ἰησοῦ Χριστοῦ στόν κόσμο. Καί ή Ἐκκλησία στοχάζεται ὑπαρξιακά τό μεγάλο αὐτό γεγονός, δηλαδή τή δημιουργία καί τήν πτώση τοῦ ἀνθρώπου καί τῆς ὑπόλοιπης δημιουργίας, μέχρι τήν ἡμέρα πού μπῆκε ὁ Χριστός ἀπαρατήρητος στήν ἱστορική τροχιά τῆς ἀνθρωπότητος γιά νά τή θεραπεύσει, νά τήν καθαρίσει, νά τήν ἀνανεώσει καί νά τήν ἁγιάσει καί νά τήν φέρει στήν παραδείσια της κατάσταση.

Η Μεγάλη Σαρακοστή μᾶς ὑπενθυμίζει τή μοναδικότητα καί "τήν ἱερότητα τῆς ζωῆς καί τῆς ἀνθρώπινης ὕπαρξης", τήν ὁποίαν ίεροπρεπῶς μᾶς προβάλλουν τοῦτες οἱ μέρες. Γι' αὐτό καί ἡ Μ. Σαρακοστή εἶναι ἕνα κοσμικό, ύπερκόσμιο καί πανανθρώπινο γεγονός, μέσα στό ὁποῖο διακινεῖται ὁ ἄνθρωπος, αὐτό τό δημιούργημα πού ἔγινε κατ' εἰκόνα καί όμοίωση τοῦ Θεοῦ. Καί οἱ Πατέρες τῆς Έκκλησίας, δλόκληρη ή λατρεύουσα καί προσευχομένη Ἐκκλησία ὑπενθυμίζει στούς όρθόδοξους Χριστιανούς, τά παιδιά της, τά μέλη τοῦ σώματός της, τήν δική τους ἱστορία. Καί ἡ ίστορία τοῦ ἀνθρωπίνου Γένους δέν νοεῖται, δέν ἔχει νόημα χωρίς τήν πτώση καί τήν ἐξορία ἀπό τόν Παράδεισο, πού εἶχε σάν ἀποτέλεσμα τήν ἀπομάκρυνση τοῦ ἀνθρώπου ἀπό τήν σκιά τῆς Θείας Χάριτος.

Αὐτόν τόν πλάνητα καί ξεπεσμένο βίο περιγράφουν καί ἀνακαλοῦν καί διαζωγραφίζουν ὑμνολογικά καί λατρευτικά

τοῦτες οἱ ἄγιες μέρες, ἀρχῆς γενομένης ἀπό τήν Καθαρά Δευτέρα μέχρι τό Μεγάλο Σάββατο τό βράδυ, ὅπου οἱ πιστοί θά τρέξουμε πανηγυρικά καί λαμπροφόρα νά ἑορτάσουμε τήν 'Ανάσταση τοῦ Χριστοῦ καί τή νίκη Του ἐναντίον τοῦ θανάτου καί τῆς φθορᾶς. Νά ὑπενθυμίσουν δέ τήν ἱερότητα καί τήν ἐπιστροφή τοῦ ἀνθρώπου στό Δημιουργό του καί τήν ἀνανέωση τῆς ἱερῆς ἐλπίδας στήν ἀποκατάσταση τῆς βασιλείας τῶν τέκνων τοῦ Θεοῦ.

Τοῦτες οἱ μέρες τονίζεται ἡ προσευχή, ἡ νηστεία, ή ἄσκηση καί ή φιλανθρωπία, ή μετάνοια, ή έξομολόγηση, ή συγγνώμη καί ή συγχώρηση, ταπείνωση ή ταπεινοφροσύνη, ή έγκράτεια καί ή καθαρότητα τοῦ νοῦ καί τῆς ψυχῆς καί τοῦ σώματός μας. "Η ἐγκράτεια, ἡ ἀνεξικακία, ἡ σωφροσύνη, ἡ έγκαρτέρηση, ή ύπομονή καί οἱ παρόμοιες μέγιστες καί ἐνάρετες δυνάμεις μᾶς δόθηκαν τόν Θεό καί εἶναι ἀντίθετες καί άντιστέκονται καί μᾶς βοηθοῦν στίς ἀντίστοιχες πρός αὐτές κακίες. "Αν γυμνάζουμε αὐτές τίς. δυνάμεις καί τίς ἔχουμε πάντοτε πρόχειρες, τότε θά έχουμε τήν αἴσθηση καί τήν πεποίθηση ότι δέ μᾶς συμβαίνει πιά τίποτ δύσκολο ἤ θλιβερό ή ἀβάσταχτο· γιατί σκεφτόμαστε ὅτι ὅλ εἶναι ἀνθρώπινα καί τά νικοῦν οἱ ἀρετές πού ἔχουμε."

Τό πνεῦμα καί τό γράμμα τῆς Μεγάλης Σαρακοστῆς διακηρύσσει τή νίκη τοῦ καλοῦ ἐναντίον τοῦ κακοῦ. Τή νίκη τοῦ Χριστοῦ ἐναντίον τοῦ ἀντίχριστου καί ὅλων τῶν 'H ἀντιθέων δυνάμεων. Έκκλησία δικαιολογημένα καί σοφά σ' αὐτήν τήν περίοδο πρόβαλε τόν Τελώνη καί Φαρισαῖο. Μᾶς τόν "Ασωτο ύπενθύμισε Yió ἀφιλάνθρωπη καί προπετῆ διαγωγή τοῦ ἄλλου άδελφοῦ. Μᾶς ὑπενθύμισε τήν κρίση τοῦ Θεοῦ, ή δποία ἀπαραίτητα πρέπει νά βρίσκεται μπροστά μας σέ κάθε μας βῆμα στήν ἐπίγεια ζωή μας. 'Ακόμα μᾶς τόνισε τούς ἄθλους καί τούς άγῶνες τούς πνευματικούς τῶν Αγίων καί τῶν Μαρτύρων καί ὅλων ἐκείνων, οἱ ὁποῖοι εὐαρέστησαντ τόν Θεό μέ τήν θεοφιλή καί άγία ζωή touc. "στερούμενοι, θλιβόμενοι, κακουχούμενοι," καί μετ' εὐχαριστίας δεχόμενοι τά λυπηρά τοῦ βίου "ὧν οὐκ ἦν ἄξιος ό κόσμος" (Εβραίους, ΙΑ΄, 37-38).

Μᾶς προβάλλει αὐτήν περίοδο ἀκόμη ἡ Ἐκκλησία, σάν ὑποδείγματα ἀρετῆς καί μετανοίας καί ἀσκήσεως σωστικῆς, ἐκείνους τούς ἄνδρες καί τίς γυναῖκες, οἱ ὁποῖοι ἔζησαν στήν ἀνωνυμία, ἀλλά εἶχαν σταθερό τόν πνευματικό τους προσανατολισμό καί

ἀπέθλεπαν μέ ἐμπιστοσύνη στή Θεία μισθαποδοσία, φιλανθρωπία καί ἀγάπη. Γι' αὐτό καί ἀπέθαναν, κατά τόν ποιητή; "εὐτυχισμένοι καί σάν τόν Βασιλέα Μανουήλ τελειώνουν γτυμένοι μές στήν πίστι των σεμνότατα."

Όλα αὐτά, ἀγαπητοί ἀδελφοί, προβάλλονται ἐνώπιον ὅλων μας κατά τή διάρκεια τούτων τῶν ἀγίων ἡμερῶν, ὅπου ἡ προσευχομένη Ἐκκλησία θεολογεῖ λειτουργικά καί διατραγωδεῖ τήν πτώση καί ἀντινομία τῆς ἀνθρώπινης ὕπαρξης. ὅπου ἡ κακία καί ἡ ἁμαρτωλότητα καί ὅλα τά ἐπακόλουθά τους διεξάγουν ἕνα τεράστιο ἀγῶνα ἐναντίον τοῦ καλοῦ, ἐναντίον τῆς ἀγάπης, ἐναντίον τῆς ἐλευθερίας, τοῦ σεβασμοῦ καί τῆς εὐσέβειας τῶν τέκνων τοῦ Θεοῦ.

<sup>°</sup>Επιβάλλεται συνεπῶς uóvo őχı προσευχόμαστε νηστεύουμε ĸaí vά κατανυκτικά καί άδιάλειπτα όχι μόνο νά έκκλησιαζόμαστε καί νά φιλανθρωπεύουμε είς ξαυτούς καί ἀλλήλους. όχι μόνο νά συγχωρούμε τούς έχθρούς καί τούς φίλους μας άλλά κυρίως πρέπει νά μάθουμε νά άγαπᾶμε εἰλικρινά καί ἁπλόχερα κατά τό παράδειγμα τοῦ Χριστοῦ, ὁ ὁποῖος θυσιάστηκε γιά τήν δική μας σωτηρία, απελευθέρωση από τα δεσμά της αμαρτίας, τοῦ τῆς ύπερηφάνειας αὐταρέσκειας πού βασανίζει μικρούς μεγάλους.

Ας γίνει, λοιπόν, ή περίοδος τῆς Μ. Σαρακοστῆς ἔνα καινούργιο ξεκίνημα γιά μιά νέα ζωή, γιά ἔνα πιό ἀνθρώπινο βίο, γιά μιά πιό σωστή ἐκτίμηση τοῦ γύρω μας κόσμου καί τῶν προτεραιοτήτων τούτης τῆς ζωῆς. Νά μή λησμονοῦμε τό γεγονός τοῦ θανάτου καί ὅτι "οὐ γάρ ἔχομεν ὧδε μέλλουσαν πόλιν, ἀλλά τήν μέλλουσαν ἐπιζητοῦμεν" ('Εβραίους, ΙΓ΄, 14).

Αὐτήν τήν ἱερή ἀναζήτηση τοῦ ἀληθοῦς, τοῦ δικαίου, τοῦ άγνοῦ, τῆς ἀρετῆς καί τῆς ταπεινοφροσύνης μᾶς διδάσκει ή παράδοση τῆς Έκκλησίας καί ή καθημερινή ζωή, ὅτι ἔχουμε καί τίς δυνάμεις καί τή βοήθεια τοῦ Θεοῦ νά τήν ἐπιτύχουμε ἀφοῦ θά μπορέσουμε νά ύπερνικήσουμε τό διάβολο καί τά τοῦ διαβόλου καί νά ἀνέλθουμε σέ νέες σφαῖρες πνευματικῆς ζωῆς, τήν ζωή πού ἔζησαν οἱ ἄγιοι τοῦ Θεοῦ ἄνθρωποι διά μέσου τῶν αἰώνων, ἀποβλέποντες μέ βεβαιότητα καί ἱερή ἐμπιστοσύνη στόν Μέγα 'Αρχιερέα καί 'Επίσκοπο τῶν ψυχῶν ἡμῶν, τόν Κύριο ἡμῶν Ἰησοῦ Χριστό, Τοῦ ὁποίου τό °Ayía καί τή 'Ανάσταση προετοιμάζει ή Έκκλησία νά ξορτάσουμε καί νά βιώσουμε ύπαρξιακά. Σ' Αὐτόν ἀνήκει ἡ δόξα, ή βασιλεία καί τό ἄπειρον ἔλεος στούς αἰῶνες τῶν αἰώνων. 'Αμήν.

Μεγάλη Σαρακοστή 2001.

#### ΓΙΑ ΤΟ ΑΓΙΟΝ ΠΑΣΧΑ

#### Η Ανάσταση τοῦ Κυρίου

-ᾶς προσκαλεῖ καί πάλιν ἡ Μάνα Έκκλησία νά έορτάσουμε τά Πάθη **L**καί τή λαμπροφόρο 'Ανάσταση τοῦ Κυρίου ἡμῶν Ἰησοῦ Χριστοῦ. Καί τό γεγονός τῆς 'Ανάστασης εἶναι ἡ κορυφαία θεϊκή πράξη γιά τή λύτρωση τοῦ 'Ανθρωπίνου Γένους. Αὐτό τό κορυφαῖο γεγονός διαπράχθηκε μέσα στήν Ίστορία, στήν ὁποία μπῆκε ὁ Υίός καί Λόγος τοῦ Θεοῦ, πρίν δύο χιλιάδες χρόνια. Καί, ὅπως ή Γέννηση τοῦ Χριστοῦ, ἔτσι καί τό Πάθος καί ἡ 'Ανάσταση Του εἶναι σημεῖο ἀντιλεγόμενο γιά ἐκείνους πού δέν γεύτηκαν ὅτι "χρηστός ὁ Κύριος" καί ὅτι εἶναι μεγάλη ἡ δύναμη καί ἡ χάρη Του, γι' αὐτό καί ὑπερισχύει τό ρῆμα τοῦ Κυρίου στόν αἰῶνα, ὅπως πολύ χαρακτηριστικά γράφει ὁ Θεῖος Παῦλος, "ὁ λόγος γάρ ὁ τοῦ σταυροῦ τοῖς μέν ἀπολλυμένοις μωρία ἐστί, τοῖς δέ σωζομένοις ἡμῖν δύναμις Θεοῦ ἐστι". (Α΄ Κορ., κεφ. Α΄ 18).

Τό πάθος, τό σταυρό καί τό θάνατο άκολούθησε ή λαμπροφόρος 'Ανάσταση καί ή νίκη τοῦ Θεανθρώπου ἐναντίον τοῦ θανάτου, τῆς φθορᾶς καί τῆς ἐξαφάνισης. Γι' αὐτό καί τό γεγονός τῆς 'Ανάστασης τοῦ Κυρίου ἀποτελεῖ τήν τελευταία καί κορυφαία πράξη τοῦ Τριαδικοῦ Θεοῦ γιά τήν ἀποκατάσταση τῆς εἰρήνης μεταξύ Θεοῦ καί ἀνθρώπων καί μεταξύ τοῦ Δημιουργοῦ καί τῆς Δημιουργίας, τῆς δποίας "τεχνίτης καί δημιουργός εἶναι δ Θεός" ( Έβρ., κεφ. ΙΑ΄ 10). Η Ανάσταση τοῦ Χριστοῦ απετέλεσε τήν αφετηρία μιᾶς νέας ζωῆς, μιᾶς νέας μοναδικής ἐποχής, μιᾶς νέας περιόδου, "Θανάτου ἑορτάζομεν νέκρωσιν, "Αδου τήν καθαίρεσιν, ἄλλης βιωτῆς, τῆς αἰωνίου ἀπαρχήν καί σκιρτῶντες ὑμνοῦμεν τόν αἴτιον, τόν μόνον εὐλογητόν τῶν Πατέρων Θεόν ύπερένδοξον" (ὕμνος Πάσχα). Δικαιολογημένα οί Ἱεροί Συγγραφεῖς τῆς Καινῆς Διαθήκης ἀσχολοῦνται ἐπί μακρόν γιά τό γεγονός τῆς 'Ανάστασης, πού τούς ἐνέπνεε, τούς συνεῖχε καί τούς ἐνθάρρυνε στόν τιτάνιο ἀγῶνα τόν ὁποῖο διεξήγαγαν ἐναντίον τῆς εἰδωλολατρείας, τῆς

ἀπάτης, τοῦ ψεύδους, τῆς σύγχυσης καί τοῦ μηδενισμοῦ πού ἐβασάνιζε κυρίως τόν ἀρχαῖο κόσμο.

Έτσι, ὁ Μ έ γ α ς ᾿Αρχιερέας καί Ἦτοκοπος τῶν ψυχῶν, ὁ Θ ε ά ν θ ρ ω π ο ς



Ο Έπιτάφιος Παρεκκλήσιον ᾿Αρχιεπισκοπῆς, Μ. Παρασκευή 2001.

Χριστός, μπῆκε στήν 'Ιστορία, γιά νά μᾶς ἀποκαλύψει πᾶσαν τήν ἀλήθεια, νά μᾶς διδάξει τήν θεία ἀγάπη καί φιλανθρωπία. Γιά νά μᾶς ἐπανασυνδέσει μέ τό Δημιουργό. Γιά νά μᾶς υίοθετήσει καί νά μᾶς βεβαιώσει ὅτι εἴμαστε δυνάμει κληρονόμοι καί μέτοχοι τῆς Βασιλείας τοῦ Θεοῦ. Εἴμαστε χριστοφόροι, θεοφόροι καί οὐρανοπολῖτες, χάρη στόν παθημένο καί νεκραναστημένο Χριστό, τοῦ ὁποίου τήν 'Ανάσταση γιά μιά ἀκόμη φορά γιορτάζουμε όλοι μαζί οἱ Χριστιανοί ἀνά τήν Οἰκουμένη. Καί αὐτό εἶναι σημάδι καλό, πού ὑπενθυμίζει καί βεβαιώνει τήν ἐσωτερική ἑνότητα τῶν διαιρεμένων Χριστιανών καί τήν διακηρύσσει ή λαμπροφόρος 'Ανάσταση καί τό Πάθος καί ὁ Θάνατος καί ή ἱερή, ἀθάνατη, ἀσίγαστη μαρτυρία τῶν ᾿Αποστόλων καί τῶν πρώτων Χριστιανῶν. Έτσι δέ, μαζί μέ τόν ποιητή, "'Αναστάσεως ἀναφωνοῦμε: λαμπρυνθώμεν λαοί Πάσχα Κυρίου Πάσχα. Έκ γάρ θανάτου πρός ζωήν καί ἐκ γῆς πρός οὐρανόν Χριστός ὁ Θεός ἡμᾶς διεβίβασεν ἐπινίκιον ἄδοντας" (ὕμνος Πάσχα).

Όμως, ἀγαπητοί μας ἀδελφοί, γιά νά μείνει ζωντανό, γνήσιο καί ἀποστολικό τό μήνυμα τῆς 'Αναστάσεως, γιά νά διαλαλεῖται τούτη ή θεία ἀνάπη καί φιλανθρωπία πρός τό ἀνθρώπινο Γένος καί νά ἐμβαθύνουν οἱ ἄνθρωποι στό Μυστήριο τῆς θυσίας τοῦ Νεκραναστημένου Χριστοῦ· γιά νά μάθουμε καλύτερα τήν τοῦ Θεοῦ, τήν δποία εὐσπλαχνία πλουσιοπάροχα ἐξέχυσεν ἡ Θεία Χάρη· γιά νά εἶναι κοινό κτῆμα καί κληρονομιά τοῦ σύμπαντος κόσμου: 'Απαραίτητα πρέπει νά τήν ζοῦμε βιωματικά, ἔμπρακτα, ζωντανά καί ύπαρξιακά, ὅπως ἔκαναν οἱ Πατέρες καί διδάσκαλοι τῆς Ἐκκλησίας. Πρέπει νά τήν διδάσκουμε, νά τήν κηρύττουμε εὐκαίρως καί άκαίρως. Νά ἀναβαθμίζουμε συνεχῶς τήν έκκλησιαστική καί χριστιανική μας Παιδεία. Νά κάνουμε κάθε σπίτι μία κατ' οἶκον Έκκλησία, μέσα στήν ἱερή ἀτμόσφαιρα τῆς δποίας νά ἀναπνέουμε τό πνεῦμα καί τό γράμμα τῆς Σταύρωσης καί τῆς 'Ανάστασης τοῦ Χριστοῦ. Ὁ Σταυρός καί ἡ ἀΑνάσταση, ἡ λύπη καί ή χαρά τοῦ δοξασμένου Χριστοῦ πρέπει νά πρυτανεύουν στή σκέψη, τό βίο καί τήν καθημερινή δραστηριότητά μας.

Μέ τήν εὐκαιρία αὐτή ἐπαναλαμβάνουμε καί 'Ομογένεια, ή ὀρθόδοξη ń Χριστιανοσύνη χρειάζεται καί ἄλλα ἡμερήσια έλληνορθόδοξα όμολογιακά σχολεῖα, μέσα στίς τάξεις τῶν ὁποίων θά διδάσκεται ἡ ᾿Ορθόδοξη Χριστιανική Παράδοση, τό χαροποιό καί έλπιδοφόρο μήνυμα τῆς 'Ανάστασης, τή χαρά καί τό χρῶμα καί τό ἦθος τῆς ὁποίας 'Ορθόδοξοι διαφυλάττουμε éueïc οi 'Ανατολικοί Χριστιανοί, καί μέ τήν παρουσία μας σέ τούτη τήν εὐλογημένη καί ἐλεύθερη Πολιτεία τό μεταλαμπαδεύουμε στήν Κοινωνία.

Χρειαζόμαστε Έκκλησιαστικό καί Θεολονικό Έκπαιδευτήριο, μέσα στούς κόλπους τοῦ όποίου θά διδάσκεται ή Θεολογία, ή Κατήχηση, ή Ιστορία καί ή Λατρεία τῆς 'Ορθόδοξης Έκκλησίας μας. Νά διερμηνεύεται ή πίστη τοῦ Πάθους καί τῆς 'Ανάστασης τοῦ Κυρίου. Γι'αὐτό ἀναμένουμε ὅτι θά γίνετε γενναιόδωροι ύποστηρικτές τῆς Πατρώας Παιδείας θά αὐξήσετε τό ἔμπρακτο, οἰκονομικό καί ἡθικό ἐνδιαφέρον καί τήν ἀγάπη σας πρός τά ἔργα αὐτά, πού σκοπεύουν νά βοηθήσουν τό Ποίμνιό μας. Ένισχύουν τούς νέους καί τά παιδιά μας. τήν οἰκογένεια καί τήν κοινωνία γενικότερα, μέσα στήν δποία ζοῦμε καί προοδεύουμε καί κτίζουμε μέ αἰσιοδοξία ἀναστάσιμη, τή ζωή καί τό μέλλον μας.

Τελειώνοντας τοῦτο τό πασχαλινό μήνυμα χαρᾶς καί ἱερῆς ἐλπίδας προσδοκοῦμε μέ ἱερή έμπιστοσύνη ένα καλύτερο, δικαιότερο καί εἰρηνικότερο, ἐκκλησιαστικότερο θεοφοβούμενο θρησκευτικά κόσμο. 'Αναμένουμε μιά nıó θρησκευτική, πνευματικότερη καί ανθρωπινότερη κοινωνία. Μέ τήν εὐκαιρία, ἐπίσης, τῶν ἑορτῶν θέλω νά εὐχαριστήσω τούς "Αρχοντες καί τό Λαό πού ἀποτελεῖ τό Πλήρωμα τῆς Βιθλικῆς αὐτῆς Έπαρχίας τοῦ Οἰκουμενικοῦ Θρόνου Έκφράζω Κωνσταντινουπόλεως. τήν εὐγνωμοσύνη, κλήρου καί λαοῦ, σ' ἐκείνους ύπηρετοῦν σάν 'Επίτροποι Έπιτρόπισσες, σάν Σχολικοί Έφοροι καί Κηδεμόνες τῶν Ναῶν καί τῶν Κοινοτήτων, τῶν Έλληνικῶν καί Κατηχητικῶν Σχολείων μας καί τῶν λοιπῶν ἱδρυμάτων τοῦ ᾿Αποδήμου Έλληνισμοῦ. Ὁ Νεκραναστημένος Χριστός νά εὐλογεῖ καί νά πληθαίνει τά ἀγαθά ἐκείνων πού πλουσιοπάροχα συντρέχουν τίς Έκκλησίες, τά σχολεῖα, τή φιλανθρωπία, τά καλά καί ἀφέλιμα στούς ἀνθρώπους ἔργα. Γιατί, μέ τά χρήματα καί τήν ἔμπρακτη ἐνεργουμένη ἀγάπη μας, ὅχι μόνο δανείζουμε τόν έλεήμονα καί φιλάνθρωπο Θεό, άλλά προπάντων γινόμαστε κήρυκες άγγελιοφόροι καί άληθινοί 'Απόστολοι τοῦ θεσπέσιου καί μοναδικοῦ Γεγονότος 'Ανάστασης τοῦ Κυρίου ἡμῶν 'Ιησοῦ Χριστοῦ.

Μέ δικαιολογημένη, λοιπόν, χαρά καί εὐφροσύνη, νά γιορτάσουμε κι ἐφέτος τά Πάθη καί τήν 'Ανάσταση τοῦ Χριστοῦ καί νά τόν παρακαλέσουμε, ὅπως ἔπραξαν καί οἱ ἱεροί Μαθητές, πορευόμενοι εἰς Ἐμμαούς, "Κύριε, μεῖνον μεθ' ἡμῶν". Κύριε, ἔλα στό σπίτι μας, εὐλόγησε τήν οἰκογένεια καί τά ἔργα μας, φώτισε τήν ψυχή μας καί τό νοῦ μας, φέρε τήν εἰρήνη καί ἐλευθερία καί τή δικαιοσύνη στήν Οἰκουμένη. Αὕξησε τήν πίστη μας γιά νά Σέ ὑμνοῦμε, νά Σέ δοξάζουμε ὡς Θεό ἀληθινό, ἀναστημένο ἀπό τούς νεκρούς εἰς τούς αἰῶνες. 'Αμήν.

"Αγιον Πάσχα 2001.

## ΕΘΝΙΚΗ ΕΠΕΤΕΙΟΣ 25ης ΜΑΡΤΙΟΥ 1821

#### ΕΓΚΥΚΛΙΟΣ ΑΡΧΙΕΠΙΣΚΟΠΟΥ

"Οἱ νεώτεροι, οἱ εὐτυχίσανες ν' ἀνοίξωσι τούς οἰφθαλμούς πρός ἥλιον μή σκοτιζόμενον ὑπό νεφῶν δουλείας, νά πατήσωσι γῆν ἐλευθέραν, ν' ἀναπνεύσωσιν ἀέρα ἐλεύθερον, αὐτοί οἱ κληρονομήσαντες τό ἀνεκτίμητον δικαίωμα τοῦ συνέρχεσθαι καί συνδιαλέγεσθαι καί συζητεῖν, ἀδυνατοῦσι νά φαντασθῶσι τόν ἔξαλλον ἐνθουσιασμόν τοῦ ἔθνους, ὅτε μετά τυραννίαν τετρακοσίων σχεδόν ἐτῶν συνήρχετο δι' ἀντιπροσώπων ἵνα βουλευθῆ κυριαρχικῶς περί τῶν οἰκείων συμφερόντων".
Νικολάου Δραγούμη, "'Ιστορικές 'Αναμνήσεις".

έ ἀνυπόκριτη καί ἀπεριόριστη χαρά, ἀλλά καί Ν μέ "ἔξαλλο ἐνθουσιασμό" ὑπεδέχθησαν οἱ Πανέλληνες τή θριαμβευτική ἔλευση τῆς πολυπόθητής τους έλευθερίας στά αίματοβαμμένα, άλλά καί τρισένδοξα καί άγιασμένα χώματα τῆς πατρίδας. Καί εἶχαν συνειδητοποιήσει, χωρίς άμφιβολίες καί χωρίς κανέναν ἐνδοιασμό στόν νοῦ καί στή ψυχή τους, ὅτι τά χώματα πού βλέπανε όλόγυρά τους δέν ήτανε συνηθισμένη καί άνιστόρητη ύλική μάζα. Ήταν, αντίθετα, ή σκόνη τοῦ αἵματος, τῆς σάρκας καί τῶν ὀστῶν τῶν ἱερῶν τους προγόνων. Καί γνώριζαν πώς θά ἔπρεπε νά σκάψει κανείς πολύ βαθειά στή γη γιά νά βρεί τά συνηθισμένα φυσικά συστατικά τοῦ ἐδάφους, ἐνῶ τά ανώτερα στρώματα τοῦ γεωγραφικοῦ εδάφους τῆς Έλλάδος ἀποτελοῦσαν ἁπλούστατα μιά σύνθεση ἀπό ἱστορικά γεγονότα καί θρύλους καί παραδόσεις απειράριθμων καί τρισένδοξων μαρτύρων καί ήρώων τῆς Φυλῆς. Γι' αὐτό καί γιόρτασαν καί γιορτάζουν καί θά γιορτάζουν οἱ Έλληνες στόν αἰῶνα τόν ἄπαντα τήν ἀπελευθέρωσή τους ἀπό τόν

στυγνό ἀποτρόπαιο ζυγό τῆς δουλείας τους. Míac δουλείας поύ κράτησε τετρακόσια τόσα χρόνια καί είχε δδηγήσει τόν Έλληνισμό στό χεῖλος τοῦ γκρεμοῦ καί στήν όλοκληρωτική του σχεδόν έξαφάνιση.

Ένας λαός, ὅμως, ὅπως ἦταν κι ἐξακολουθεῖ νά εἶναι ὁ δικός μας λαός, δέν εἶχε δοξαστεῖ καί δέν δοξάζεται γιά ἔργα πού δέν

ἔπραξε καί γιά ἱστορία πού δέν ἔγραψε "μέ τῆς καρδιᾶς τό πύρωμα καί μέ αἷμα". Οἱ δάφνες καί τά τρόπαια, μέ τά ὁποῖα στολίζεται τό τίμιο ὄνομα τῆς Πατρίδας μας, ἔχουν ἀποκτηθεῖ μέ ἑκατόμβες θυσιῶν ἀγῶνες τιτάνιους καί ἄνισους έξουθενωτικούς. Οἱ δέ νίκες καί οἱ θρίαμβοι, ἀλλά πρό πάντων ή ἐπιβίωση καί τά τόσα καί τόσα της ἐπιτεύγματα δέν ὑπῆρξαν ποτέ τυχαῖα κι ἐπιπόλαια, άλλά στηρίχθηκαν πάνω σέ ἀτσάλινους πυλώνες καί θεμέλια ἀκατάλυτα καί ἀδιάφθορα ἀπό τό χρόνο καί τίς πανταχόθεν προερχόμενες δρδές τῶν ἐχθρῶν καί τίς λαίλαπες πού δέν ἔχουν σταματήσει ποτέ νά τήν ἀπειλοῦν καί νά τήν ταλαιπωροῦν ἐπικίνδυνα.

Ή ήρωϊκή, θέβαια, ὀκταετής σχεδόν Έλληνική Ἐπανάσταση τοῦ 1821 δέν ἐδικαίωσε πλήρως τούς πόθους καί τίς προσδοκίες τοῦ ἀγωνιζομένου σέ στεριές καί θάλασσες Ἑλληνισμοῦ. Οἱ δέ Μεγάλες Δυνάμεις τῆς ἐποχῆς, οἱ ὁποῖες διακατέχονταν - ὅπως συμβαίνει καί σήμερα - ἀπό προσωπικά συμφέροντα καί ἐτεροβαρεῖς ἀντιλήψεις περί δικαίου καί ἡθικῆς, εἶχαν στερήσει τήν Ἑλλάδα ἀπό τεράστια τμήματα Ἑλληνικῆς γῆς καί ἀκραιφνῶν Ἑλληνικῶν πληθυσμῶν.

Έπιπλέον, οἱ ἀνώριμοι ἀκόμη τότε πολιτικοί της ἡγέτες, οἱ ὁποῖοι διακατέχονταν ἀπό προσωποπαγῆ συναισθήματα ἐγωκεντρισμοῦ καί παραγοντισμοῦ, ἐπιδόθηκαν γιά μεγάλο χρονικό διάστημα σέ ἄγονες καί τρομερά ἐπικίνδυνες ἐμφυλιοπολεμικές συγκρούσεις, πρᾶγμα πού ἐπιδείνωνε ἀκόμη περισσότερο τή θέση τῆς χώρας στήν τράπεζα τῶν ἐθνικῶν διεκδικήσεων. Καί ὅλα αὐτά ὀφείλουμε νά ἔχουμε, ἐπίσης, ὑπόψη προκειμένου νά ἀντλήσουμε διδάγματα καί νά παραδειγματισθοῦμε γιά νά μήν ὑποπίπτουμε στά ἴδια καί χειρότερα σφάλματα καί

νά διακυβεύουμε, χωρίς λόγο, τά δίκαια καί τά δικαιώματα τοῦ Έλληνισμοῦ, ὅπως δυστυχῶς συνέβη κατ' ἐπανάληψη στό ἀπώτερο καί τό πρόσφα το παρελθόν.

Σήμερα δ Έλληνισμός ἀντιμετωπίζει καί π ά λ 1 προπηλακισμούς καί φοθέρες ἀπό τούς γείτονές της. Ένα δέ μεγάλο μέρος Έλληνικῆς γῆς - ἡ Βόρεια



Ο ὅρκος τῶν Φιλικῶν (ἔργο τοῦ Θεόφ. Δ. Τσόκου, 1849)

Κύπρος - καταπατεῖται καί δημογραφικά παραμορφώνεται μέ τήν ἰσχύ τῶν ὅπλων καί τόν ἀσύστολο ἐπεκτατισμό τῆς Τουρκίας, έκατοντάδες χιλιάδες κάτοικοι τῆς Μεγαλονήσου έχουν ἐξαναγκαστεῖ νά ἐγκαταλείψουν τά σπίτια καί τίς περιουσίες τους καί νά ζοῦνε πρόσφυγες ἐδῶ κι ἐκεῖ. Γι' αὐτό καί ἡ ἀνάμνηση καί οἱ πανηγυρικοί έορτασμοί τῆς 25ης Μαρτίου 1821 - τῆς ἡμέρας στό όνομα τῆς ὁποίας τιμᾶται καί δοξάζεται ἡ μεγάλη Έλληνική Ἐπανάσταση γιά τήν ἀποτίναξη τοῦ τουρκικοῦ ζυγοῦ - πρέπει νά μᾶς παραδειγματίζουν καί νά μᾶς κρατοῦν σέ ἐγρήγορση. Νά μᾶς ἐμψυχώνουν καί νά μᾶς ποδηγετοῦν καί νά μᾶς διδάσκουν ὅτι τά ἐδάφη μας, τά ὁποῖα ἔχουν ποτιστεῖ μέ τό αἶμα και τόν ἱδρῶτα τῶν προγόνων μας γιά χιλιετίες, θά πρέπει νά μᾶς ἀποδοθοῦν γιατί μᾶς ἀνήκουν. Ότι τήν ἱστορία μας δέν μποροῦν νά τήν ποδοπατοῦν καί νά τήν ἐξευτελίζουν ἐχθροί καί ύποτιθέμενοι φίλοι μας. "Οτι ὁ Ελληνισμός ἔχει έπιβιώσει κι έχει θριαμβεύσει ανά τούς αίωνες. άκριβῶς ἐπειδή πιστεύει στό Θεό κι ἔχει έμπιστοσύνη καί τρέφει ἀπεριόριστο σεβασμό στόν έαυτό του καί στήν ἱστορία του. Ότι, τέλος, τό δίκαιο βρίσκεται μέ τό μέρος μας καί θά ὑπερνικήσει τήν πασαν αντιξοότητα πού θά βρεθεί στό δρόμο μας.

Καλούμε, λοιπόν, καί συμβουλεύουμε πατρικά τήν 'Ομογένεια, στήν δλότητά της, νά τιμήσει καί νά δοξάσει τήν ἱστορική μας ἐπέτειο τῆς 25ης Μαρτίου 1821 μέ εὐπρέπεια, μεγαλοπρέπεια, ἀλλά καί πλήρη συνείδηση τοῦ μεγάλου μηνύματος καί τῶν δραματισμῶν άνεκτιμήτων поύ διαχρονικά καί ἁπλόχερα: "Μεθύστε μέ τό ἀθάνατο κρασί τοῦ Εἰκοσιένα". Οἱ δέ δοξολογίες καί οἱ όμιλίες καί οἱ κάθε λογῆς ἑορταστικές ἐκδηλώσεις πού πρέπει νά ὀργανώνονται ἀπό ὅλους μας, νά καί νά ένθουσιάζουν ἀλλά διδάσκουν, χαροποιοῦν ἀλλά καί νά ὑποδεικνύουν τήν πορεία πού πρέπει νά ἀκολουθοῦμε, προκειμένου νά φανοῦμε ἄν ὄχι ἀνώτεροι, τουλάχιστον ἀντάξιοι τῶν ήρωϊκῶν ἀγωνιστῶν τοῦ Εἰκοσιένα.

'Ιδιαίτερα στούς Ναούς μας, παράλληλα μέ τή μεγάλη ἑορτή τοῦ Εὐαγγελισμοῦ τῆς Θεοτόκου, νά τελεσθοῦν δοξολογίες καί ἱερά μνημόσυνα γιά τούς προπάτορές μας, τῶν ὁποίων οἱ ἀγῶνες καί οἱ θυσίες ἔχουν χαρίσει στήν Πατρίδα μας τήν πολυπόθητή της ἐλευθερία. Οἱ δέ Σύλλογοι καί τά Σωματεῖα, καί γενικά ὅλοι οἱ 'Ομογενεῖς, νά λάβετε μέρος στό γενικό ἑορτασμό πού, ὅπως κάθε χρόνο, πραγματοποιεῖται στό Λονδῖνο.

Εὐχόμαστε ἀπό βάθους καρδίας σέ ὅλους σας ὑγεία καί δύναμη, ὥστε ὁ καθένας κατά δύναμη νά συμβάλουμε ὅλοι στήν ἀπελευθέρωση τῶν καταπατημένων ἐδαφῶν τῆς Κύπρου μας, ἀλλά καί στήν προάσπιση τῶν δικαίων καί τῶν δικαιωμάτων τοῦ Ἑλληνισμοῦ στήν ὁλότητά του.

 $\Delta$ ιατελοῦμε δέ μετά πολλῆς ἐν Κυρί $\omega$  ἀγάπης καί εὐχ $\tilde{\omega}$ ν.

Λονδίνο, 25 Μαρτίου 2001.

## "ΤΟ ΚΡΥΦΟ ΣΧΟΛΕΙΟ"

Η ΕΚΚΛΗΣΙΑ ΩΣ ΠΑΙΔΑΓΩΓΟΣ ΤΗΣ ΕΛΕΥΘΕΡΙΑΣ ΤΟΥ ΕΛΛΗΝΙΚΟΥ ΕΘΝΟΥΣ

τοῦ ᾿Αρχιμανδρίτου τοῦ Οἰκουμενικοῦ Θρόνου Ἡσαϊου Σιμωνοπετρίτου (24 Μαρτίου 2001)

Μέ πολλή χαρά καί συγκίνηση δέχθηκα τήν

ΙνΙτιμητική καί δμόφωνη εἰσήγηση τῶν σ υ ν α δ έ λ φ ω ν Έκπαιδευτικῶν τῶν Ένωμένων Σχολείων μας νά σᾶς ἀπευθύνω σήμερα ἀπό τό βῆμα τοῦτο τόν καθιερωμένο Πανηγυρικό Λόγο γιά τίς διπλές Ἐπετείους τῶν προσφιλῶν



μας πατρίδων τῆς Ἑλλάδος καί τῆς Κύπρου, σέ συνδυασμό πάντα μέ τή μεγάλη θρησκευτική ἑορτή τοῦ Εὐαγγελισμοῦ τῆς Θεοτόκου, τήν ὁποία ἐφέτος τελοῦμε τήν τετάρτη Κυριακή τῆς Μεγάλης Σαρακοστῆς. Ἐφέτος, δηλαδή, σέ μέρα ᾿Αναστάσιμη εὐαγγελιζόμαστε τή χαρά τή μεγάλη τῆς Λευτεριᾶς, ὄχι μόνο τοῦ ᾿Ορθοδόξου Γένους τῶν Ἑλλήνων, ἀλλά ὁλόκληρου τοῦ ἀνθρώπινου γένους.

Γιά τή σημερινή όμιλία μου ἐπέλεξα σάν θέμα "Τό Κρυφό Σχολεῖο - 'Η 'Ορθόδοξος 'Εκκλησία ὡς Παιδαγωγός τῆς 'Ελευθερίας τοῦ 'Ελληνικοῦ Έθνους". Τό θέμα αὐτό, μακριά ἀπό κάθε τυχόν συσχέτιση μέ τά διαδραματιζόμενα ἀπό πέρσι ἀνάμεσα στήν 'Εκκλησία καί τήν Πολιτεία, εἶναι ἐπίκαιρο πάντα, μιά καί ἔχει ἀναφορά στό διαχρονικό ρόλο τῆς 'Εκκλησίας. Στούς σκοτεινούς αἰῶνες, ἰδιαίτερα τῆς σκλαβιᾶς, κάτω ἀπό ἀλλόφυλο καί ἀλλόθρησκο τύραννο καί κατά τήν μακρά διαδρομή τῶν ἀπελευθερωτικῶν ἀγώνων τῶν 'Ορθοδόξων 'Ελλήνων τῆς 'Ελλάδας καί τῆς Κύπρου, δαδοῦχος τῆς ἄσβεστης φλόγας τῆς ἐλπίδας καί ἄγγελος πρωτοστάτης τῆς Λευτεριᾶς ὑπῆρξεν ἡ 'Εκκλησία.

Καί τοῦτο ἦταν φυσικό, γιατί ἡ περί Ἐλευθερίας διδασκαλία τοῦ Εὐαγγελίου ἀποτελεῖ τό θεμέλιο καί τό θεολογικό ἔρεισμα τῆς ὕψιστης ταύτης τῶν ανθρωπίνων αξιών. Είναι ή Ελευθερία πρωτίστως ένα γνώρισμα τοῦ Θεοῦ, στόν ὁποῖο πιστεύουμε καί τόν ὁποῖο λατρεύουμε ἐν Πνεύματι καί ᾿Αληθεία. Ὁ ἀπόλυτα ἐλεύθερος Θεός ἐλεύθερα καί ἔξω ἀπό κάθε άνάγκη δημιούργησε τό σύμπαν. Ὁ ἄνθρωπος, αὐτό τό κορύφωμα τῆς Θεϊκῆς δημιουργίας, προικίστηκε μέ τό ἐπίσης θεϊκό δῶρο τῆς ἐλευθερίας καί προορίστηκε νά εἶναι τό κατ' ἐξοχήν ἐλεύθερο ὄν. Έπενέβηκε ὅμως κάτι ἄλλο. Τό προπατορικό άμάρτημα τῶν πρωτοπλάστων δέν συνίσταται μονάχα στήν παράβαση τῆς ἐντολῆς τοῦ Θεοῦ. 'Αποτελεῖ τήν κατάργηση τῆς ἐλευθερίας καί τήν άναπόφευκτη πιά υποταγή τοῦ ἀνθρώπου στήν τυραννία τῆς ἐγωπάθειάς του. Τό ὅλο νόημα τοῦ χαρμόσυνου μηνύματος τοῦ Εὐαγγελισμοῦ τῆς Παρθένου Μαρίας ἀπό τόν Θεόσταλτο κήρυκα τῆς πανανθρώπινης ἀπελευθέρωσης, τόν ᾿Αρχάγγελο Γαβριήλ, ἔγκειται στήν ἀγία ταπείνωση καί στήν ἀδέσμευτη καί ἄνευ ὅρων ἀποδοχή τοῦ Θείου θελήματος. Ἐλεύθερα συμφώνησε ἡ Παναγία Παρθένος νά γίνει, μέ τρόπο ἄφραστο, ἡ Μητέρα τοῦ Προσιώνιου καί Συνάναχρου Λόγου τοῦ Θεοῦ. Καί κατά τήν ὥρα ἐκείνη, τό Ἅγιο Πνεῦμα τῆς Ἐλευθερίας ἦλθε ἐπάνω της.

Η ήμέρα τῆς Πεντηκοστῆς, μέ τήν ἔλευση τοῦ Αγίου Πνεύματος καί καθολική ἐπιφοίτησή του πάνω στήν ἀνθρωπότητα, εἶναι ἡ γενέθλια μέρα τῆς Έκκλησίας. Έκτοτε, ή Έκκλησία τοῦ Χριστοῦ έγινε ὁ θεσμοφύλακας καί ὁ οἰκονόμος τοῦ Θείου δώρου τῆς Ἐλευθερίας. 'Αμέσως ἀποδύθηκε ἡ Έκκλησία σ' ἕνα σκληρό ἀγῶνα γιά τή σωτηρία τοῦ ανθρώπινου γένους μέσα ὅμως στά πλαίσια τῆς έλευθερίας. Δέν ήταν τυχαῖο, ὅτι μέ τίς ἐξορμήσεις τῶν ᾿Αποστόλων στά διάφορα ἔθνη τῆς Οἰκουμένης, οί Έλληνες καί οἱ συμμετέχοντες τῆς Ελληνικῆς παιδείας ὑπῆρξαν οἱ προθυμότεροι δέκτες τοῦ Εὐαγγελίου τοῦ Χριστοῦ, τοῦ μεγάλου Απελευθερωτή. Πῶς νἆταν διαφορετικό; Οί Έλληνες πού ἐπαναλάβαιναν "Μέτρον πάντων χρημάτων ὁ ἄνθρωπος", βρῆκαν στό πρόσωπο τοῦ Θεανθρώπου Ίησοῦ τό τελειότερο δυνατό ἰδανικό Θεότητας, ἀνθρωπότητας καί ἐλευθερίας. Έκκλησία βρέθηκε αντιμέτωπη μέ τήν υπουλότητα τῶν ὁπαδῶν τοῦ Μωσαϊκοῦ νόμου, μέ τή σατραπική αὐταρχικότητα τῶν ᾿Ανατολικῶν μοναρχιῶν, μέ τήν ύπεροψία τῶν 'Αθηναίων τῆς παρακμῆς καί μέ τήν ώμή βία καί τήν ἀλύγιστη δικαιοσύνη τοῦ Ρωμαϊκοῦ Κράτους. Τό μοντέλο τοῦ Ρωμαϊκοῦ Κράτους σάν πρότυπο Εὐρωπαϊκῆς ὀργανωμένης κοινωνίας θά ύστεροῦσε τραγικά ἄν δέν εἶχε δεχτεῖ τίς ἐπιδράσεις τίς Ελληνικές τῆς Παιδείας καί τοῦ 'Ανθρωπισμοῦ, καί τίς Χριστιανικές τῆς ἀληθινῆς ἐλευθερίας. 'Ακόμα στήν 'Ανατολική Ρωμαϊκή Αὐτοκρατορία τοῦ Βυζαντίου, μέ τή δύσκολη συμβίωση τῆς Έκκλησίας μέ τήν πολιτειακή ιδεολογία των διαδόχων τοῦ Μεγάλου Κωνσταντίνου, ἡ Ἐκκλησία άγωνίστηκε μέ άδιάπτωτο σθένος νά περιφρουρεῖ τό

έλεύθερο καί δημοκρατικό tnc πολίτευμα. Kaí τίς Οἰκουμενικές Συνόδους κάτω ἀπό τήν Προεδρία Αὐτοκρατόρων, ἡ τῶν θεολογοῦσα καί διδάσκουσα Έκκλησία τίς ἀσπάστηκε Οἰκουμενικές γνήσιες, μόνον κατόπιν έτυμηγορίας πιστοῦ λαοῦ τοῦ Θεοῦ γιά τά ὅσα ἀποφασίστηκαν στό ὄνομά του.

Καί φτάνουμε πιά στήν ἐποχή πού τό

εὐσεβές Ελληνικό ἔθνος βρέθηκε, "οἶς κρίμασιν οἶδε Κύριος", στερημένο ἀπό τίς πολιτικές του ἐλευθερίες κάτω ἀπό τό ζυγό τῶν 'Οθωμανῶν. 'Η ἐθνική οντότητα διατηρήθηκε καί καλύφτηκε ἀπό τήν θρησκευτική του ταυτότητα. Ο Οἰκουμενικός Πατριάρχης Κωνσταντινουπόλεως ἐπωμίστηκε ἰδιότητες ἐθναρχικές καί οἱ ἄλλοι Πατριάρχες, Μητροπολίτες καί 'Αρχιεπίσκοποι τῆς 'Ορθόδοξης 'Εκκλησίας ὑπήρξαν οἱ κατά τόπους Ἐθνάρχες τῶν Ρωμηῶν ραγιάδων. Δυστυχῶς ταλαιπωρήθηκε πολύ τό ἔθνος ἀπό τόν αναπόφευκτο δεσποτισμό καί γεροντισμό, αλλά στή συνείδηση τοῦ Ελληνικοῦ λαοῦ, διδάσκαλοι καί παιδαγωγοί καί πνευματικοί πατέρες του ἦταν οἱ καί ἀνιδιοτελεῖς καλόγεροι, ταπεινοί απελευθερωμένοι ήδη από τίς πολλές βιωτικές μέριμνες, οἱ ὑψιπετεῖς ἀετοί τοῦ Πνεύματος.

Οἱ ἡγούμενοι καί ἱερομόναχοι τῶν μοναστηριῶν, τῶν κάστρων τῆς 'Ορθοδοξίας καί τοῦ Γένους, καί οἱ περιοδεύοντες λόγιοι ἱεροκήρυκες ἔγιναν οἱ ένσυνείδητοι ἀρχαιοφύλακες τῶν πατρώων Έλληνικῶν γραμμάτων, "τῶν τε ἱερῶν καί τῶν θύραθεν". Αὐτοί ἦταν πού ὀρμήνεψαν στόν ταλαίπωρο λαό τά ἀγαθά τῆς Λευτεριᾶς καί τῆς έθνικης καί ανθρώπινης αξιοπρέπειας. Τούς δίδαξαν πώς ὁ ἀγώνας τῆς ἀποτίναξης τοῦ ζυγοῦ τῆς δουλείας ξεκινάει ἀπό τόν ἀγῶνα κατά τῆς ἀμάθειας καί τῶν ἁμαρτωλῶν παθῶν πού σφίγγουν μέ ἀόρατες άλυσίδες τήν καρδιά τοῦ Χριστιανοῦ. Ἐγνώρισαν ὅτι ή άληθινή έλευθερία προχωράει ἀπό τά ἔνδοθεν, τόν νοῦ, τή διάνοια καί τήν καρδιά τοῦ ἀνθρώπου. 'Ακόμα καί ή φαντασία του καί ὁ συναισθηματισμός του χρειάζονται τήν κατάλληλη διαπαιδαγώγηση. Στόν ἀνηφορικο δρόμο τῆς Λευτεριᾶς ὁδηγό καί συμπορευτή μας ἔχουμε τόν Ἐσταυρωμένο Θεάνθρωπο.

Στή συλλογική συνείδηση τοῦ 'Ελληνικοῦ Έθνους, ἀπαράμιλλο ρόλο διαδραμάτισε τό ξακουστό Κρυφό Σχολεῖο. Δέν ἦταν ἔνα Σχολεῖο, ἀλλά πολλά σχολεῖα στούς νάρθηκες καί τίς κρύπτες τῶν Μοναστηριῶν 'καί ἀπόμερων 'Ιερῶν Ναῶν τῆς 'Ορθοδοξίας κατά μῆκος καί κατά πλάτος τοῦ 'Ελληνόφωνου χώρου. Ξέρετε ὅλοι, ἀσφαλῶς, τόν

περίφημο πίνακα Τήνιου ζωγράφου Νικολάου Γύζη "Tó Κρυφό Σχολεῖο". O πίνακας αὐτός. πού δημοπράθηκε γιά ἕνα ποσό ρεκόρ τό 1994, εἶναι ένα ἀληθινό κειμήλιο τοῦ νεώτερου Έλληνισμοῦ. Ο Νικόλαος Γύζης, δ όποῖος ἀπέθανε άκριβῶς 100 χρόνια, τό 1901, στό Μόναχο, τήν πρωτεύουσα φιλελληνικής Βαυαρίας, συνέδεσε τό κλίμα τοῦ ρωμαντισμοῦ τῶν



"**Τό Κρυφό Σχολειό**" πίνακας τοῦ Έλληνα ζωγράφου Νικολάου Γύζη

Εὐρωπαίων φιλελλήνων - καί τῶν φιλευρωπαίων Ἑλλήνων - μέ κορυφαῖες στιγμές τῆς ἐθνικῆς μνήμης. Στό ἡμίφως μιᾶς ἀνήλιας κρύπτης Ναοῦ, ἔνας γηραλέος καί σεβάσμιος ἱερομόναχος διδάσκει πέντε νέους ἐφηβικῆς ἡλικίας τήν Ἑλληνική γλῶσσα, μέ διδακτικά ἐγχειρίδια τά Λειτουργικά βιβλία τῆς Ἐκκλησίας μας, τό Μέγα Ώρολόγιο, τό Ψαλτῆρι τοῦ Δαυίδ καί το Χτήχι, δηλ. τήν Παρακλητική. Τήν εἴσοδο τῆς κρύπτης φυλάγει ἕνας "κλέφτης" κρατῶντας τουφέκι, φουστανελλοφόρος ὅπως καί τά παιδιά.

Η προσήλωση τῶν νέων στόν πρᾶο καί σεβάσμιο γέροντα εἶναι ἀνάλογη μέ τήν ἐσωτερική φλόγα πού ἔχει ἀνάψει στίς δεκτικές καρδιές τους ἀπό τή δάδα τῆς δικῆς του πίστης. Εἶναι ἡ φλόγα τοῦ ἔρωτα για τή λευτεριά καί τήν ἀναγεννημένη δόξα τῆς Έλλάδας, uíα φλόνα μεταλαμπαδεύεται ἀπό γενεά σέ γενεά, μέσα στό χῶρο τῆς Ἐκκλησίας. Δέν ἦταν τυχαῖο, ὅτι ἡ Έλληνική Ἐπανάσταση ἄρχισε τήν 25η Μαρτίου μέ τήν ανύψωση τοῦ Λάβαρου τῆς Λευτεριᾶς, στό μοναστήρι τῆς 'Αγίας Λαύρας τῆς Πελοποννήσου. Τέκνα τῆς ἀθάνατης Ἑλλάδας ἦταν οἱ φωτισμένοι καλόγεροι καί παιδαγωγοί τῆς ἐλευθερίας ὁ Πατριάρχης Γρηγόριος ὁ Ε΄, ὁ Πατροκοσμᾶς ὁ Αἰτωλός, ὁ Παλαιῶν Πατρῶν Γερμανός, Έπίσκοπος Σαλώνων, ὁ ᾿Αρχιεπίσκοπος Κύπρου Κυπριανός καί τόσοι ἄλλοι 'Ορθόδοξοι ἱερωμένοι καί Ἐθνομάρτυρες, πού σφράγισαν, μέ τό αἶμα τους, τό πατροπαράδοτο Ελληνοχριστιανικό ίδεῶδες τῆς Λευτεριᾶς.

Δέν λησμονῶ ὅτι τιμᾶμε σήμερα μέ τή λιτή μας γιορταστική ἐκδήλωση καί τήν ἔναρξη τοῦ Κυπριακοῦ 'Απελευθερωτικοῦ 'Αγῶνα, τήν 1η 'Απριλίου 1955. Ίσως φανεῖ παράξενο, ὅτι ἡ χώρα αὐτή, πού μᾶς φιλοξενεῖ, μέ τούς δημοκρατικούς θεσμούς της, θά μπορούσε νά θεωρηθεί μία στυγνή ἀποικιοκρατική δύναμη, ἰσάξια μέ τό Ρωμαϊκό Κράτος τῶν Καισάρων καί Νερώνων. Πλήν ὅμως, ἡ σκληρή ἀποφασιστικότητα, μέ τήν ὁποία οἱ Βρετανοί πολιτικοί καί στρατιωτικοί διοικητές υπέμεναν πεισματικά στήν ἄρνησή τους νά παραδεχθοῦν τά δίκαια καί λογικά αἰτήματα τῶν Ἑλληνοκυπρίων νά δρίσουν ἀπό μόνοι τους, ἐλεύθερα, τίς τύχες τοῦ τόπου τους, θύμισε τίς χειρότερες στιγμές στόν μακροχρόνιο ἀγῶνα ἐπιβίωσης τοῦ Ἑλληνικοῦ ἔθνους. Χαρακτηριστικά, οἱ Ἄγγλοι ἀποικιοκράτες, πολλοί ἀπό τούς ὁποίους εἶχαν μελετήσει τήν ίστορία τῆς Κλασσικῆς 'Αρχαιότητας, ἐτήρησαν μίαν ίδιαίτερη ἀντιπάθεια ἀπέναντι στούς ᾿Αρχιερεῖς καί τούς θρησκευτικούς ήγέτες τοῦ Κυπριακοῦ Έλληνικοῦ λαοῦ. Ἡ ἑλληνική ἱστορία ὅμως ἐπαναλαμβάνεται. Τά μεγάλα Βυζαντινά μοναστήρια τῆς Κύπρου, τά κάστρα ἀντίστασης σέ κάθε ξένο κατακτητή, πρωτοστάτησαν στόν ἀγῶνα για τήν Έθνικοθρησκευτική ίδέα τῆς Λευτεριᾶς.

Έπιτρέψτε μου νά ἀνακαλέσω στή μνήμη μου, με βαθιά κι ἱερή συγκίνηση, τά ὅσα διηγήθηκε γιά τόν ἐπικό ἤρωα τοῦ Κυπριακοῦ ἀγῶνα, τόν Εὐαγόρα

Παλλικαρίδη Ó άξέχαστος φίλος τους. πολύκλαυστος προκάτοχός μου Προϊστάμενος τοῦ Αγίου Νικολάου καί Διευθυντής τοῦ Σχολείου μας, 'Αρχιμανδρίτης "Ανθιμος 'Ελευθεριάδης. Τρόφιμοι οί δύο τους τοῦ Γυμνασίου τῆς Πάφου, κατέφυγαν στό μοναστῆρι τοῦ 'Αγίου Νεοφύτου, ὅπου μυήθηκαν στή ψυχική μυσταγωγία τῆς Λευτεριᾶς καί γέμισαν μέ πατριωτικό πάθος καί άδάμαστο ἐνθουσιασμό γιά τήν ἀποτίναξη κάθε εἴδους ραγιαδισμοῦ. Τό τραγοῦδι τοῦ Παλληκαρίδη θ' ἀκούσουμε στή συνέχεια καί θά τό συμψάλουμε μέ τά παιδιά μας. "Όπως καί στά σκοτεινά χρόνια τῆς Τουρκοκρατίας, ἔτσι καί χτές καί σήμερα στήν Κύπρο μας. "Ανθρωποι ἀκόμα ἀνάμεσά μας, μέ πολύ ζωντανές ἀναμνήσεις, ἀκολούθησαν, μέ τοῦ φεγγαριοῦ τό φῶς, τά απόκρυμνα μονοπάτια τῶν βουνῶν, γιά νά φτάσουν στό κρυφό σχολεῖο τῆς Λευτεριᾶς σέ κάποιο ἀπόμερο ξωκλῆσι ἤ μοναχικό κελλί, γιά νά μάθουν γράμματα, σκοντάματα, τοῦ Θεοῦ τά πράματα.

'Αγαπητά μου παιδιά, καί σεῖς ἔχετε τό δικό σας Κρυφό Σχολεῖο, τήν 'Ελληνική καρδιά σας, καί μέ δάσκαλο τήν Χριστιανική 'Ορθόδοξη συνείδησή σας. 'Αφῆστε τίς τρυφερές ψυχές σας νά ποτισθοῦν μέ τά πατροπαράδοτα μαθήματα τῆς Λευτεριᾶς καί τῆς 'Αλήθειας. Π' αὐτό, σᾶς ἀναμένουμε μέ στοργή καί ἀγάπη κάθε Σάββατο στό 'Ελληνικό Σχολεῖο καί τήν Κυριακή στήν 'Εκκλησία.

24 Μαρτίου 2001



ΟΜΙΛΙΑ ΤΟΥ ΟΙΚΌΝ. ΑΝΔΡΈΑ ΠΙΤΤΑ, ΙΕΡΑΤΙΚΏΣ ΠΡΟΪΣΤΑΜΕΝΟΎ ΤΟΥ ΑΓΙΟΎ ΝΕΚΤΑΡΙΟΎ BATTERSEA.

25η Μαρτίου 1821 - 1η Απριλίου 1955

Τζ άθε χρόνο ἐμεῖς οἱ Ἑλληνες γιορτάζουμε

Λοέ ὅλο τόν κόσμο τή μεγάλη ἐθνική μας ἐπέτειο τῆς 25ης Μαρτίου 1821, ἀλλά καί τό χαρμόσυνο μήνυμα τοῦ ᾿Αρχαγγέλου Γαβριήλ πρός τήν Παρθένο Μαρία ὅτι θά γινόταν ἡ μάνα τοῦ Θεανθρώπου Χριστοῦ. Διπλῆ, λοιπόν, γιορτή, γιά



τήν ὁποία ἐμεῖς οἱ ᾿Ορθόδοξοι Ἕλληνες δικαιολογημένα ὑπερηφανευόμαστε. Ἡ ἀπλοϊκή κοπέλα, ἡ Μαριάμ, ἐπελέγη ἀπό τόν Δημιουργό τοῦ κόσμου γιά νά φέρει σ᾽ ἐμᾶς τούς ἀνθρώπους τή σωτηρία. Καί τό ἀγγελικό ἐκεῖνο μήνυμα, "Χαῖρε κεχαριτωμένη Μαρία, ὁ Κύριος μετά σοῦ", ἀντήχησε στίς καρδιές ὅλων ἐμᾶς τῶν ὙΟρθοδόξων Χριστιανῶν μέ τήν ἴδια ὑποβλητικότητα καί συγκίνηση ὅπως καί τήν

πρώτη φορά πού ἀκούστηκε ἀπό τά χείλη τοῦ Γαβριήλ.

Έμεῖς δέ οἱ Έλληνες ἐπελέξαμε ἀκριθῶς αὐτή τήν ἡμερομηνία τοῦ Εὐαγγελισμοῦ γιά νά γιορτάζουμε καί τό ἄλλο χαρμόσυνο μήνυμα, τό ὁποῖο βροντοφώναζαν στά βουνά καί στίς πεδιάδες, στίς στεριές καί τίς θάλασσες, στίς πόλεις καί τά χωριά τῆς μεγάλης πατρίδας μας οἱ ἡρωϊκοί μαχητές της, οἱ ὁποῖοι μέ λάβαρο τόν σταυρό τῆς ᾿Ορθοδοξίας καί μέ ἀτσάλινη θέληση, λίγοι αὐτοί καί ἄσπλοι, τά ἔβαζαν μέ τήν μεγάλη τότε καί πολυάνθρωπη ᾿Οθωμανική Αὐτοκρατορία. Καί νίκησαν. Ἡ δέ νίκη τους ἐκείνη ἄνοιξε τόν δρόμο γιά τήν ἐλευθερία, ὅχι μόνο τῆς Ἑλλάδας, ἀλλά καί τῶν ἄλλων βαλκανικῶν χωρῶν.

'Αγωνίστηκαν τότε ὑπεράνθρωπα, ὑπέφεραν, ταλαιπωρήθηκαν, θυσιάστηκαν, ἀλλά στό τέλος ἡ 'Ελευθερία, κρατῶντας στό ἔνα χέρι τόν σταυρό καί στό ἄλλο κοφτερό σπαθί, ἔδιωξεν ἀπό τ' ἁγιασμένα χώματα τῆς 'Ελλάδας τούς ἄπιστους κι αἰμοχαρεῖς Τούρκους κατακτητές της.

'Αλλά, δυστυχῶς, δέν ἐλευθερώθηκαν ὅλα τά Ελληνικά ἐδάφη μετά τήν ἔνδοξη Έλληνική Ἐπανάσταση τοῦ 1821. Ἡ Κύπρος, πού γιά χιλιάδες χρόνια βρίσκεται ἄρρηκτα δεμένη μέ τόν ὑπόλοιπο Ελληνικό κορμό, παρέμεινε σκλάβα στούς Τούρκους μέχρι τό 1878 πού τήν πούλησαν μέ τόν πιό ἀναίσχυντο τρόπο στούς "Αγγλους. Οἱ δέ "Αγγλοι, ἀπό τούς όποίους οἱ Έλληνες τῆς Κύπρου περίμεναν μιά πιό ανθρώπινη συμπεριφορά, αποδείχτηκαν τό ἴδιο κατακτητικοί καί σκληροί δυνάστες, πού απορροφούσαν από τό ίερό μας νησί, τήν Μεγαλόνησο τῶν 'Αγίων, τήν Κύπρο μας, ὅλα της τά πλούτη καί ἀνάγκασαν χιλιάδες Κυπρίων νά ξενιτευτοῦν σέ ἀναζήτηση καλύτερης τύχης.

Τόν 'Οκτώβρη τοῦ 1931 προσπάθησαν οἱ Κύπριοι ν' ἀποτινάξουν τόν 'Αγγλικό ζυγό, ἀλλά δυστυχῶς ἀπέτυχαν. Καί τότε οἱ "Αγγλοι φάνηκαν ἀκόμα πιό σκληροί καί προσπάθησαν μέ κάθε τρόπο ν' ἀφελληνίσουν καί νά ἀγγλοποιήσουν τήν Κύπρο. "Όμως οἱ Κύπριοι, κάτω ἀπό τήν πατροπαράδοτη ἡγεσία τῆς 'Όρθόδοξης 'Εκκλησίας μας καί μέ πίστη στόν Χριστό καί τίς παραδόσεις αἰώνων τοῦ λαοῦ μας, ὅχι μόνο ἄντεξαν τά ἀποπνικτικά ἐκεῖνα μέτρα, ἀλλά στό τέλος κήρυξαν τόν ἀπελευθερωτικό ἀγῶνα τῆς Ε.Ο.Κ.Α. τοῦ 1955-1959.

Εἶναι δέ αὐτήν τήν ἐπέτειο πού γιορτάζουμε ἐπίσης οἱ Ἑλληνοκύπριοι σέ ὅλον τόν κόσμο. Τά ἡρωϊκά παλληκάρια τῆς Ε.Ο.Κ.Α., ἀλλά καί

όλόκληρος ὁ ἐλληνικός λαός τῆς Μεγαλονήσου, κάτω ἀπό τήν ἡγεσία τοῦ ἀειμνήστου ᾿Αρχιεπισκόπου Μακαρίου τοῦ Τρίτου καί τοῦ θρυλικοῦ Γεωργίου Γρίβα Διγενῆ, κατόρθωσαν στά βουνά τοῦ Μαχαιρᾶ, τοῦ Τροόδους, τοῦ Πενταδακτύλου, ἀλλά καί σέ ὅλα τά ἱερά χώματα τοῦ τόπου μας νά ἐξευτελίσουν τά πανίσχυρα βρετανικά στρατεύματα καί στό τέλος νά ἐπιτύχουν τήν ἀπελευθέρωση τῆς Κύπρου.

Οἱ θυσίες ὑπῆρξαν, θέθαια, πολλές ὁ Αὐξεντίου, ὁ Καραολῆς, ὁ Δημητρίου, ὁ Μάτσης, ὁ Λένας, ὁ Δρᾶκος, ὁ Παλληκαρίδης καί ὅλοι οἱ ἄλλοι ἡρωϊκοί μας νεκροί ὑπῆρξαν ἐφάμιλλοι τῶν μεγάλων ἡρώων τοῦ 1821. ᾿Αγωνίστηκαν μέ θάρρος, μέ ἀποφασιστικότητα, μέ αὐταπάρνηση, μέ αὐτοθυσία, ὥστε ὁ τόπος μας νά ζήσει ἐλεύθερος ἀπό ξένους κατακτητές καί νά γίνει ἀπόλυτος κύριος τῆς τύχης καί τοῦ μέλλοντος τοῦ λαοῦ μας.

Δυστυχῶς, ὅμως, οἱ Μεγάλες Δυνάμες, ἀλλά σέ μεγάλο βαθμό καί οἱ δικές μας εὐθύνες κρατοῦν σήμερα τήν Κύπρο μας μοιρασμένη στά δύο χιλιάδες ἔποικοι Τοῦρκοι κατασπιλώνουν τά χωριά καί τίς περιουσίες μας στό βόρειο μέρος τοῦ νησιοῦ, ὁ δέ τουρκικός στρατός διαιωνίζει τήν τουρκική κατοχή τῶν ἐδαφῶν μας, ἐνῶ χιλιάδες Ἑλληνοκύπριοι ἔχουν ἐξαναγκαστεῖ νά ζοῦν πρόσφυγες στόν ἴδιο τους τόν τόπο, πολλοί δέ μάλιστα ἀπό αὐτούς εἶναι ἀγνοούμενοι, κανένας μας δέν γνωρίζει ἄν ζοῦν αἰχμάλωτοι στά μπουντρούμια τῶν Τουρκικῶν φυλακῶν ἤ ἄν ἔχουν ἄναντρα δολοφονηθεῖ ἀπό τούς Τούρκους.

Τό γεγονός αὐτό δέν πρέπει νά ξεχνᾶμε ποτέ. Οἰ δέ γονεῖς καί οἱ δάσκαλοι καί ὅλοι μας ἔχουμε ἱερό καθῆκον νά μεταδίδουμε στά παιδιά μας καί στίς νεωτερες γενεές τό σύνθημα: "Δέν ξεχνω" καί νά τούς ἐξηγοῦμε ὅτι πολλοί ἀπό μᾶς ζοῦμε διά τῆς βίας μακριά ἀπό τά χωριά καί τά σπίτια μας. "Οτι οἱ 'Ελληνοκύπριοι ἔχουμε ὑποχρέωση νά ἀγωνιζόμαστε μέ ὅλες μας τίς δυνάμεις καί πρός ὅλες τίς κατευθύνσεις γιά νά ἐπιστρέψουμε στά μέρη πού μᾶς ἀνήκουν καί τά ὁποῖα ἔχουν ἁγιάσει χιλιάδες - χιλιάδων προπάτορές μας.

Αὐτό εἶναι σήμερα τό μεγάλο κάλεσμα γιά ὅλους μας: "Δέν ξεχνω". Καί ἡ ἀπόφασή μας εἶναι ὅτι θά ἀγωνιστοῦμε καί ἐμεῖς καί τά παιδιά μας καί τά ἐγγόνια μας γιά νά διώξουμε ἀπό τόν τόπο μας τούς Τούρκους εἰσθολεῖς πού μολύνουν μέ τήν παρουσία τους τά αἰματοβαμμένα καί πανίερα χώματα τῆς Κύπρου μας. Ζήτω ἡ ἐλευθερία της. Ζήτω ἡ μεγάλη μας Πατρίδα, ἡ ἀθάνατη καί τρισένδοξη Ἑλλάδα!

## **"ΕΠΙΣΤΗΜΗ-ΦΙΛΟΣΟΦΙΑ-ΘΡΗΣΚΕΙΑ"**

τοῦ Αἰδεσιμολ. Πρωτοπρεσβύτερου Κωνσταντίνου Ἡλιοπούλου, Ἱερατικῶς Προϊσταμένου τῆς Κοινότητος ἹΑγίου Δημητρίου Edmonton Λονδίνου.

(Συνέχεια ἀπό τό προηγούμενο)

Τέτοια ἐρωτήματα, λοιπόν, όδηγοῦν στά ὅρια τοῦ διασκεπτικοῦ λόγου. Οπότε ὁ λόγος



αναπαύεται. Όχι βέβαια στήν αὐτάρκειά του. Τέτοια αὐτάρκεια δέν ὑπάρχει. 'Αλλά στόν πυρῆνα του. Βλέπει δηλ. ὅτι ἡ πορεία σέ ἀναζήτηση τοῦ ᾿Απολύτου, τοῦ κόσμου καί τοῦ ανθρώπου είναι ατελείωτη. Όπότε βυθίζεται μέσα του. αὐτό μεγάλες φιλοσοφικές συνειδήσεις,

πού εἶδαν πολύ καί ἀναμετρήθηκαν (ἡ κάθε μιά μέ τόν τρόπο της) μέ τό θεῖον, κάνουν λόγο γιά σιωπή. Δηλ. γιά τό βάθος τοῦ λεκτοῦ πού εἶναι ὁ λόγος τοῦ άρρήτου. Όπότε άλλάζουν κατεύθυνση. Καί μεταβάλλονται, "οἶον ἐκ τῆς φρίκης μεταβολή τε καί ίδρώς καί θερμότης ἀήθης". Έτσι ἀποκτοῦν ἄλλη θέα. Τή θέα τῶν ἀπορρήτων. Αὐτή δηλ. πού δείχνει στήν πηγή καί κρατάει, βαστάζει τόν κόσμο. Καί νοηματοδοτεῖ τή ζωή. 'Αφοῦ εἶναι τό "μέτρον πάντων χρημάτων". Οπότε ή ζωή στήν ύψηλή της, τήν κορυφαία συνειδητότητά της εἶναι ἕνας "ἵμερος" τοῦ Θεοῦ. Καί ὁ Θεός τό "ἐρώμενον" τοῦ ἀνθρώπου. Αὐτή ἡ στάση συνιστᾶ τήν ἔλλογη πίστη. Ο φιλοσοφικός λόγος ἔφθασε - ἔπειτα ἀπό μιά ύπαρκτική φλόγωση - στήν διαύγαση. Καί μέ ενα πήδημα, "σύν όλη τη ψυχη", έζησε ἐκεῖνο τό εὐλογημένο "ἐξαίφνης". "Έξαίφνης, οἶον ἀπό πυρός πηδήσαντος έξαφθέν φῶς".

Αὐτό εἶναι τό "μέγιστο μάθημα" "ἐκ (τῆς) πολλῆς συνουσίας γιγνομένης περί τό πρᾶγμα αὐτό καί τοῦ συζῆν ἐξαίφνης". Αὐτή εἶνα ἡ μεγάλη ὥρα τοῦ ἀνθρώπου. Τοῦ φιλοσόφου ὅμως. "Τῆς δέ τοῦ ὄντως θέας, οἵαν ἡδονήν ἔχει, ἀδύνατον ἄλλω γεγεῦσθαι πλήν τῷ φιλοσόφω".

Εἴδαμε μέχρι τώρα τήν ἐπιστημονική πορεία γιά μιά έρμηνεία λειτουργίας τοῦ κόσμου καί ἀφελιμότητας τοῦ ἀνθρώπου. Καί ἐπίσης εἴδαμε τήν φιλοσοφική πορεία σέ ἀναζήτηση τοῦ ἐσχάτου γιά θεμέλιο καί νόημα στή ζωή τοῦ ἀνθρώπου.

#### Γ. ΘΡΗΣΚΕΙΑ

Ύπάρχει ὅμως καί ἄλλη πορεία ἀναζήτησης τοῦ ᾿Απολύτου. Κι᾽ αὐτή εἶναι τῆς θρησκείας. Ἡ θρησκεία βέβαια ἀκολουθεῖ ἄλλους τρόπους ἀναζήτησης τοῦ Αἰωνίου. Ἐδῶ ἡ σχέση τοῦ ἀνθρώπου μέ τό Θεό (κι᾽ αὐτό εἶναι θρησκεία) δέν εἶναι διανοητική, ἀλλά ὑπαρκτική, βιωματική. Κι᾽ αὐτό συνιστᾶ τήν εἰδοποιό διαφορά φιλοσοφικοῦ λόγου καί θρησκεύεσθαι. Ὁ θρησκευόμενος ἄνθρωπος δέν εἶναι, ὁπωσδήποτε, ἀπαραίτητο νά εἶναι φιλόσοφος. ᾿Ανοίγει μιά σχέση μέ τό Θεό (κι᾽ αὐτό προϋποθέτει τήν συναρπαγή τοῦ Θείου) καί ἀπώτατος στόχος του εἶναι ἡ λύτρωση. Ἡ θέωση πού εἶναι χαραγμένη βαθειά μέσα του, στούς μυχούς τῆς ὕπαρξής του ὡς καϋμός. Νά γιατί ἡ θρησκεία ἔχει βαθειές ρίζες στήν Ἱστορία μέ χρονική διάρκεια

καί συνέχεια, ἀνεξαρτήτως προελεύσεως καί κατευθύνσεως. Ἐδῶ θέθαια δέν πρόκειται νά ἐξετάσουμε σέ θάθος τό φαινόμενο τῆς θρησκείας γιατί εἶναι πελώριο θέμα καί θά ἀπαιτοῦσε ξεχωριστή μελέτη. Πάντως, ἀπ' ὅ,τι φαίνεται, ὅσο ὁ ἄνθρωπος παραμένει ἄνθρωπος, θά κάνει λόγο γιά Θεό. "Δέ μποροῦμε παρά νά μιλοῦμε γιά τό Θεό." Καί ὅχι μόνο θά μιλάει γιά τό Θεό, ἀλλά θά ἀκουμπάει στό Θεό. Θά ἀκουμπάει γιά νά λύσει τά τραγικά του ἀδιέξοδα. 'Αλλά γιατί τραγικά ἀδιέξοδα;

Ό ἄνθρωπος ἀπό τότε πού βλέπει, καί δυστυχῶς βλέπει ἀργά, (τό ἀγαπημένο πουλί τῆς Θεᾶς ᾿Αθηνᾶς κυκλοφορεῖ κατά τό δεῖλι, λέγει ὁ Ἔγελος) βλέπει τόν ἑαυτό του καί τρομάζει. Αὐτός ὁ τρόμος εἶναι ἀρχέγονος (Kiergegaard). Καί ὅταν ἐπισυμβαίνει - ἰδιαίτερα ὅταν συνειδητοποιεῖται ὡς τοιοῦτος - εἶναι τότε πού ὁ ἄνθρωπος αἴρεται στό ὕψος τοῦ τραγικοῦ ὄντος.

Έτσι ἡ τραγικότης ἀποτελεῖ δομικό στοιχεῖο τοῦ ἀνθρώπου. Δομικό μέ τήν ἔννοια τῆς ἀγωνίας ὡς οὐσίας τοῦ ἀνθρώπου. 'Ως μέριμνας περί τά ἔσχατα. 'Ο ἀγωνιῶν, λοιπόν, ἄνθρωπος νοιώθει "ριγμένος στόν κόσμο". Μόνος. 'Ενώπιον τοῦ θανάτου. Κι' αὐτή ἡ μοναξιά "οὐαί τῷ ἑνί", κι' αὐτή ἡ ἀπειλή τοῦ ἀφανισμοῦ δέν διασκεδάζονται. Δείχνουν στήν ἄθυσσο. Καί ἡ βίωση τῆς ἀβύσσου, ὡς ὁριακή κατάσταση, δέν ἀντέχεται. Προκαλεῖ τή γεύση τοῦ μηδενός. Σ' αὐτά τά ὅρια εὐρικόμενος ὁ ἄνθρωπος ζητᾶ ἕρμα. Καί νόημα. Γιατί: Πρός τί ἡ ἔγχρονη περιπέτεια τοῦ ζεῖν, ὅταν καραδοκεῖ ὁ θάνατος;

Πιό πάνω ἔγινε λόγος γιά μιά γεύση τοῦ μηδενός. Αὐτή ή γεύση εἶναι καρπός ὀντολογικῆς λησμονιᾶς στήν δποία ἔχουμε περιπέσει. Ἡ λήθη τοῦ Εἶναι, λέγει ἕνας μεγάλος μυστικός διανοητής τοῦ εἰκοστοῦ αἰῶνος, προκαλεῖ τόν μηδενισμό. Γιαυτό μεγάλοι διανοητές δέν κάνουν τίποτε ἄλλο, πάρά νά ἀναζητοῦν τό Εἶναι. Δηλ. τό Θεό. Αὐτή λοιπόν ἡ αναζήτηση αφορά απολύτως τόν ανθρωπο. Καί τόν άφορᾶ, γιατί ὁ Θεός ἀποτελεῖ τό ὀντολογικό θεμέλιο τοῦ ἀνθρώπου, δίνει νόημα στή ζωή του καί τοῦ λύνει τά τραγικά ἀδιέξοδα. Ο Οἰδίποδας τελικά άναλαμβάνεται στόν οὐρανό. Έτσι θέλει ή μεγάλη τραγική ποιητική συνείδηση, ὁ Σοφοκλῆς. Καί άναλαμβάνεται ὁ Οἰδίποδας πού τόσα ἔπαθε καί ἔμαθε καί εἶδε. Καί εἶδε τόσο μάλιστα πολύ, ὥστε νά τυφλωθεῖ (Wilamowitz).

Αὐτή τή διέξοδο κι' αὐτή τή λύση ἐπιζητεῖ ὁ ἄνθρωπος. Κι αὐτήν προσφέρει ἡ Θρησκεία. Ἰδού ὁ λόγος ὑπάρξεώς της στή ζωή τῶν ἀνθρώπων. ᾿Αλλά φορτωμένοι μὲ τόση σοφία, σήμερα, εἶναι σοθαρό νά κάνουμε λόγο γιά Θρησκεία; Γιά νά ὑπάρξει ἀπάντηση στό ἐρώτημα θά πρέπει νά γνωρίζει κανείς τά ὅρια τοῦ ἐπιστημονικοῦ λόγου ἀπό τό θρησκεύεσθαι.

Κι αὐτό ἦδη ἔγινε.

'Ο ἐπιστημονικός λόγος - καί προσωπικῶς τόν ἔχω περί πολλοῦ - καταγίνεται μέ τά ὅντα. Τήν πραγματικότητα. Καί ὅ,τι λέγει τό ἀποδεικνύει. Ἐπ' αὐτοῦ δέν ὑπάρχει ἀντίρρηση. Όμως "Γιά ὄσα δέν

μπορεῖ νά μιλάει κανείς, γι' αὐτά πρέπει νά σωπαίνει". Καί τά προβλήματα γιά τά ὁποῖα δέν μποροῦμε νά μιλᾶμε αὐθεντικά εἶναι καί πολλά καί μεγάλα. Αὐτή πρέπει νά εἶναι ἡ θέση τοῦ αὐστηροῦ ἐπιστήμονα. Διαφορετικά κάνουμε Θρησκεία τόν ὀρθό λόγο. Δηλ. τήν ἐπιστήμη. Κι' αὐτό εἶναι ἐλάχιστα ἐπιστημονικό.

Ή θρησκεία όμιλεῖ γιά ἄλλα πράγματα. Όμιλεῖ γιά τήν ἱερότητα. Τό Θεό, τό θάνατο. Τό νόημα τῆς ζωῆς. Γιά τά ἔσχατα. Καί όμιλεῖ μέ ἐντελῶς ἄλλες "κατηγορίες", μέ ἄλλους τρόπους. Καί τοῦτο γιατί εἶναι ἄλλη ἡ ὀπτική πού διαθέτει. Βέθαια αὐτά πού ἰσχυρίζεται εἶναι "ἀναπόδεικτα". Δέν μπορεῖ π.χ. νά ἀποδείξει τἡν ὕπαρξη τοῦ Θεοῦ. Αὐτό ὅμως ἀπαραιτήτως σημαίνει ὅτι αὐθαιρετεῖ; Ήταν σέ λογική ἀφασία ἄραγε. Έκεῖνοι πού μίλησαν γιά τό Θεό; Ἡ, μήπως, ἐμεῖς δέν διαθέτουμε τήν κράση τους γιά κάτι τέτοιο; Τά ψηλά βουνά ἀξιώνουν καί μεγάλα ρουθούνια, λέγει ὁ Νίτσε.

"Δέν ξέρουμε τί θά πεῖ "Εἶναι". 'Αλλά ἤδη ὅταν ρωτᾶμε: Τί εἶναι "Εἶναι", βρισκόμαστε μέσα σέ μιά κατανόηση τοῦ "Εἶναι", ἔστω κι ἄν δέν μποροῦμε νά ἐντοπίσουμε ἐννοπολογικά τί σημαίνει αὐτό τό "Εἶναι". Δέν ξέρουμε οὕτε καί τόν ὁρίζοντα, μέ βάση τόν ὁποῖο θά ἔπρεπε να συλλάβουμε καί νά ἐντοπίσουμε αὐτό τό νόημα. 'Αλλ' αὐτή ἡ κατά μέσον ὅρο καί θαμπή κατανόηση τοῦ "Εἶναι" εἶναι γεγονός ἀναντίρρητο".

Αὐτά βέβαια μοιάζουν σάν αὐθαίρετα. Ἐδῶ ὅμως πρέπει νά λεχθεῖ ὅτι εἶναι ἄλλο πρᾶγμα "ἡ όδηγητική θέαση τοῦ εἶναι ..... ἡ ὁποία ἰδιάζει τελικά στήν οὐσιώδη σύσταση τοῦ ἐδωνά-Εἶναι" καί ἄλλο ἡ λογική ως έργαλεῖο έξήγησης τοῦ κόσμου. Εἶναι άλλο πράγμα ή οὐσία τῆς ποιήσεως ὡς λειτουργία ζωῆς καί ἄλλο ἡ λογική σχεδία τοῦ 2 Χ 2 = 4. Συνεπῶς εἶναι ἄλλος ὁ ὁρίζοντας τοῦ ρητοῦ καί ἄλλος τοῦ ἀρρήτου. Τό λογικό ὁρίζει. Δηλ. περιορίζει. Τό ἄλογο κατακλύζει. 'Ο ἔρωτας π.χ. δέν όρίζεται. Βιοῦται στά ὅρια τοῦ πάθους. Καί εὐτυχῶς πού δέν δρίζεται. Κάτι τέτοιο θά ἔφερνε τό στέγνωμα. 'Οπότε δέν θά εἴχαμε ἄνθρωπο, ἀλλά, ἕνα ψυχρό, λογικό τέρας. 'Ο Θεός, λοιπόν, γιά τόν ἀποφατικό λόγο, δέν ὑπάρχει, ἄρχει. Τό ὑπάρχειν τελεῖ κάτω ἀπό μιά ἀρχή. Αὐτό ὑποδηλώνει ἡ λέξη. "Αν ὑπῆρχε ὁ Θεός θά "περιέπιπτε στόν τρόπο ὑπάρξεως τῶν ὄντων". Πρᾶγμα ἀπαράδεκτο γιά τό Θεό. "Τό Τάο γιά τό ὁποῖο μποροῦμε νά μιλήσουμε δέν εἶναι τό ἀληθινό Τάο", λέγει ὁ Λάο-Τσέ.

"Όταν λοιπόν ὁ ἐπιστήμονας ἀξιώνει ἀποδείξεις ὑπάρξεως τοῦ Θεοῦ, ἐκλαμβάνει τόν Θεό ὡς ὄν. Δουλεύει δηλ. μέ ὀντικές κατηγορίες. Κι'αὐτό εἶναι χοντρό ὀντολογικό - γνωσιολογικό λάθος. 'Ο Θεός γίνεται ἀποδεκτός μέ σύνολη τήν ὕπαρξη. Μέ τό ἄθλημα τῆς πίστεως πού ἀναθρώσκει ἀπό τούς μυχούς τῆς ὑπάρξεως ὡς ὁριακό ἄνθος αὐτοσυνειδησίας. Καί συνάπτει Θεό καί ἄνθρωπο. Γεμίζει τόν χρόνο ἀπό αἰωνιότητα.

'Από τά παραπάνω δέν βλέπω ὅτι ἐπιστήμη καί θρησκεία ἀναγκαίως συγκρούονται. Δέν συγκρούονται ὑπό τόν ἀπαράβατο ὅρο ὅτι ἡ ἐπιστήμη δέν ὑπεισέρχεται στά ὅρια τῆς θρησκείας καί ἡ θρησκεία σ'ἐκεῖνα τῆς ἐπιστήμης. Καί τοῦτο γιατί ἐπιστήμη καί θρησκεία εἶναι αὐτόνομα πνευματικά μεγέθη ἀσύμπτωτα.

Καί τώρα στά καθ' ήμᾶς. Ήδη γενικῶς ἔγινε μιά ἀναφορά στίς θρησκεῖες. Τό ἐρώτημα εἶναι: 'Ο

Χριστιανισμός ή καλύτερα ή Έκκλησία είναι θρησκεία; Άς δοϋμε τά πράγματα προσεκτικά.

"Αν θρησκεία είναι ή σχέση Θεοῦ καί ἀνθρώπου, τότε ὡς πρός αὐτή τή σχέση ἡ Έκκλησία εἶναι καί Θρησκεία. Μεταξύ τους ὅμως ὑπάρχει οὐσιώδης ποιοτική εἰδοποιός διαφορά. Γι'αὐτό ὡς πρός τήν οὐσία της, τήν ἀφετηρία καί τήν ἐσχατολογία της ἡ ἐκκλησία δέν εἶναι Θρησκεία.

τῶν Θρησκειῶν γενικῶς ἀναζητεῖται ή ἐπινοεῖται. Κι' αὐτό, ὁπωσδήποτε, ἔχει μεγάλη σημασία γιά τή θρησκευτική συμπεριφορά τῶν άνθρώπων. ή Έκκλησία όμως δέν κατασκευάστηκε ούτε ἐπινοήθηκε. Γιατί Ἐκκλησία εἶναι ὁ Τριαδικός Θεός μέσα στήν Ίστορία ὡς κοινωνία τῶν ἐσχάτων. Στίς Θρησκεῖες ὁ Θεός ἀναπαύεται στήν "τελειότητά του". Στήν Έκκλησία ὁ Θεός "Δι' ὑπερβολήν έρωτικής άγαθότητος έξω έαυτοῦ γίνεται.." ' Λόγος σάρξ ἐγένετο καί ἐσκήνωσεν ἐν ἡμῖν". " Ο Θεός ἐφανερώθη ἐν σαρκί". Αὐτό ἔχει μεγάλη σημασία γιά τή θέωση τοῦ ἀνθρώπου, γιά τήν ὁποία όμιλοῦν, ὅπως εἴδαμε, φιλοσοφικές καί θρησκευτικές ύψηλές συνειδήσεις. ή ἐνανθρώπηση τοῦ Χριστοῦ συνάπτει ανθρωπότητα καί θεότητα. Έτσι ἐπιτυγχάνεται ἡ Μετοχή τοῦ ὄντος στό Εἶναι. Καί μάλιστα ἀσυγχύτως καί ἀδιαιρέτως. Καθ' ὅτι "ὅ ἥνωται τῷ Θεῷ, τοῦτο καί σώζεται". "Τό γάρ ἀπρόσληπτον καί ἀθεράπευτον". Κάτι τέτοιο δέν παρατηρείται στίς άλλες θρησκείες. Έχουν άλλη δομή καί ἄλλο προσανατολισμό.

"Ας φέρουμε ἕνα διακεκριμένο παράδειγμα. 'Ο Βουδδιομός εἶναι μιά ἐκλεπτυσμένη θρησκεία. 'Η ἀνάσταση, τέλος, τῶν σωμάτων εἶναι κάτι τό ἀσύλληπτο γιά τό θουδδισμό. Εἶναι φανερό ὅτι ὑπάρχει ἄθυσσος μεταξύ Βουδδισμοῦ καί Ἐκκλησίας. Σ' αὐτόν ὅμως δέν ὑπάρχει προσωπικός Θεός. Γι' αὐτόν, ἐπίσης, ὁ θάνατος συνιστᾶ τό γεγονός τῆς ἐξατομικευμένης ζωῆς. Δηλ. "τήν ὑπαρξή μου ἐν χρόνω", ἐνῶ στό Χριστιανισμό θάνατος εἶναι ἡ μή κοινωνία Θεοῦ καί ἀνθρώπου ὡς ρήξη σχέσεων.

Ή πορεία, ἐξ ἄλλου, τοῦ ἀνθρώπου, μέσω τῶν μετενσαρκώσεων, γιά θέωση τελικά δέν δδηγεί στή διάσωση τοῦ προσώπου, ἀλλά στή συγχώνευση μέ τόν 'Ωκεανό τῆς Θεότητος. 'Η θέωση ὅμως γιά τήν Έκκλησία δέν εἶναι ταύτιση οὐσιῶν, ἀλλά ἕνωση διακεκριμένων έτεροτήτων (Θεοῦ καί ἀνθρώπου). Δηλ. Κοινωνία. Μέθεξη. Καί οἱ διαφορές εἶναι ἀνάγκη νά ἐπισημαίνονται, μέ ἐπίγνωση καί ύπευθυνότητα. Όχι βέβαια γιά νά χωρίζουν τούς ἀνθρώπους, ἀλλά γιά νά τούς καθιστοῦν ἄγρυπνους περί τά τίμια καί ἔσχατα τῆς ζωῆς. Εἰδ' ἄλλως περιπίπτουμε σ° ἕνα ἄκριτο θρησκευτικό συγκριτισμό, μέ κίνδυνο ἀπώλειας τῆς οὐσίας μας.

Χαράξαμε τήν πορεία ἀναζήτησης τοῦ ἐσχάτου. Καί ἐπεσημάναμε διακεκριμένους σταθμούς αὐτῆς τῆς πορείας. Ἐκεῖνο πού μένει - κι' αὐτό εἶναι τό δύσκολο τοῦ πράγματος - εἶναι νά ζήσουμε τήν ἱερή φρικίαση τῆς μυστηριακότητας τοῦ ὑπάρχειν στόν κόσμο. Νά μυηθοῦμε δηλ. στήν παιδεία τοῦ μυστηρίου (Μαρσέλ). Καί μυστικά νά φθάσουμε στήν συνόραση τῶν ἀντιθέτων, στήν κατανόηση τῆς ἀλληλουχίας τῶν κρυφῶν νοημάτων "Ἑλύτης". Νά ζήσουμε δηλ. ἐρωτικά, ἀναγάγοντας ὅλα στήν ἐσχατιά τῆς ζωῆς. Ἐκεῖ ὅπου ὅλα συναγάλλονται πλησιφαῆ. Αὐτό ὅμως δέν δωρίζεται. Διεκδικεῖται ὡς "συναρπαγή" τοῦ Θείου. "Ως φυγή μόνον πρός μόνον".

# Ο ΜΗΤΡΟΠΟΛΙΤΗΣ ΦΙΛΙΠΠΟΥΠΟΛΕΩΣ ΝΕΟΦΥΤΟΣ (1689-1711) ΚΑΙ Η ΕΛΕΥΣΗ ΤΟΥ ΣΤΗΝ ΑΓΓΛΙΑ (1701)

τοῦ Χάρη Μεττῆ

(συνέχεια ἀπ' τό προηγούμενο)

ε Τ Τ σύντομη ἐπίσκεψη στήν ᾿Αγγλία τοῦ Μητροπολίτη Φιλιππουπόλεως Νεοφύτου τό 1701 καί οἱ τιμητικές διακρίσεις, πού ἀπενεμήθηκαν τόσο στόν ἴδιο ὅσο καί σέ μερικούς ἀπό τούς συνοδούς του, ἀπό τά Πανεπιστήμια τῆς 'Οξφόρδης καί τοῦ Καίμπριτζ, εἶχαν ὅπως φαίνεται, ἀπώτερο σκοπό τή στενότερη ἐπαφή τῆς ᾿Ορθόδοξης μέ τήν 'Αγγλικανική 'Εκκλησία. Βέβαια, οἱ προσπάθειες συνεννόησης καί, εἰ δυνατόν, ἕνωσης τῶν δύο Έκκλησιῶν δέν ὑπῆρξε κάτι τό καινοφανές στήν ίστορία τους : ἤδη ἀπό τήν ἐποχή τοῦ Ἱερεμία Β΄ καί στή συνέχεια τοῦ Κυρίλλου Λούκαρι, οί προτεστάντες εἶχαν καταβάλει συντονισμένες προσπάθειες γιά τήν έξασφάλιση ἀπό μέρους τῆς 'Ορθοδόξου 'Ανατολικῆς 'Εκκλησίας άναγνώριση ἐκείνη πού θ' ἀποτελοῦσε ἀντίβαρο στίς κατηγορίες πού ἐκτόξευε ἐναντίον τους ἡ Παπική Έκκλησία. Ένας, δέ, ἀπό τούς τρόπους, μέ τούς όποίους οἱ Προτεστάντες - καί πιό συγκεκριμένα οἱ 'Αγγλικανοί - προσπαθοῦσαν νά ἐξασφαλίσουν τήν άναγνώριση αὐτή ήταν ή πρόσκληση νεαρῶν φοιτητῶν, καί κατά προτίμηση ἱερωμένων, γιά νά φοιτήσουν στά περίφημα ἀπό τότε Πανεπιστήμια τῆς 'Οξφόρδης καί τοῦ Καῖμπριτζ. Έτσι εἴχαμε παλαιότερα, γιά παράδειγμα, τούς Χριστόφορο Αγγελο, Μητροφάνη Κριτόπουλο, Ναθαναήλ Κανόπιο καί ἄλλους λιγότερο γνωστούς φοιτητές, οί όποῖοι ὅμως ἀποτελοῦσαν μεμονωμένες περιπτώσεις χωρίς μακροπρόθεσμους έκπαιδευτικούς στόχους (ἀπό ἄποψη μόνιμου Ελληνικοῦ Ἐκπαιδευτηρίου στήν 'Αγγλία) ὅπως εἴχαμε στήν 'Ιταλία μέ τήν Έλληνική Σχολή τῆς Ρώμης.

Έπειδή, λοιπόν, ή ἐπίσκεψη τότε τοῦ Νεόφυτου στήν 'Αγγλία συνέπεσε κατά κάποιο τρόπο καί μέ τήν πρώτη στήν ἱστορία προσπάθεια ίδρυσης καί λειτουργίας στήν 'Αγγλία ένός κατά τό μᾶλλον καί ήττον "Ελληνικοῦ Εκπαιδευτηρίου" - πρᾶγμα γιά τό ὁποῖο θά ἦταν ὁπωσδήποτε ἐνήμερος προτοῦ άναχωρήσει ἀπό τήν Κωνσταντινούπολη, ἀλλά καί έπειδή ὑπῆρξε καί ὁ μόνος - ἐξ ὅσων γνωρίζουμε -Έλληνας <sup>°</sup>Ορθόδοξος 'Αρχιερέας ἐπισκέφθηκε καί συνομίλησε μέ τόν διευθυντή καί, όπωσδήποτε, καί μέ τούς σπουδαστές του, θεωρούμε σκόπιμο νά παράσχουμε μερικές πληροφορίες γιά τό "Ελληνικό Κολλέγιο τῆς 'Οξφόρδης", ἀλλά καί γιά τούς γενικότερους παράγοντες πού σχετίζονταν άμεσα ή ἔμμεσα- μέ τήν ἵδρυση, τή λειτουργία καί, τελικά, τήν πλήρη καί ἄδοξη ἀποτυχία του.

#### ΤΟ ΕΛΛΗΝΙΚΟ ΚΟΛΛΕΓΙΟ ΤΗΣ ΟΞΦΟΡΔΗΣ

Η ίδρυση τοῦ Ελληνικοῦ Κολλεγίου στήν 'Οξφόρδη στά τέλη τοῦ 17ου αιῶνα καί ἡ ὀλιγόχρονη λειτουργία του συνδέθηκαν μέ δύο, βασικά, σκοπούς: τήν έκπαίδευση ένός περιορισμένου αριθμοῦ Έλληνοπαίδων ἀπό τίς χῶρες πού βρίσκονταν πιά κάτω ἀπό τόν 'Οθωμανικό ζυγό, εἴτε μέ σκοπό νά ίερωθοῦν καί νά ἐπιστρέψουν στίς χῶρες προέλευσής τους γιά ν' ἀναλάβουν κάποιον ὑπεύθυνο ἐκκλησιαστικό ρόλο, εἴτε γιά νά ἐργαστοῦν ὡς διερμηνεῖς ή δραγουμάνοι στήν 'Αγγλική Πρεσβεία στήν Κωνστατνινούπολη ή στά 'Αγγλικά Προξενεῖα πού ίδρύθηκαν σέ διάφορα μέρη τῆς 'Οθωμανικῆς Αὐτοκρατορίας. Φαίνεται δέ ὅτι καί οἱ δύο αὐτοί στόχοι ἐπιδιώκονταν ταυτόχρονα, ἄν κρίνουμε ἀπό δύο - τρία συγκεκριμένα ἱστορικά γεγονότα πού συνδέονται ἄμεσα μέ τήν ἱστορία τοῦ Κολλεγίου.

Καί πρῶτα, ὅσον ἀφορᾶ τόν θρησκευτικό στόχο. 'Ως γνωστόν, ὁ διευθυντής τοῦ Κολλεγίου Δρ. Benjamin Woodroffe ήταν ὁ ἴδιος ἱερωμένος καί μάλιστα ὑπῆρξε περίοδος πού προορίστηκε νά γίνει κι Ἐπίσκοπος τῆς ᾿Αγγλικανικῆς Ἐκκλησίας. Ἐξ άλλου, ή βάση λειτουργίας τῶν ἀνωτάτων Πνευματικών Ίδρυμάτων τῆς Αγγλίας ἦταν ἡ θρησκευτική ἐκπαίδευση τῶν τροφίμων τους, ἐνῶ τά ίδια του πνευματικά αὐτά ίδρύματα ὑπάγονταν ἄμεσα στήν ἐπίσημη Ἐκκλησία τοῦ Κράτους. 'Ανεξάρτητα ὅμως ἀπό τό γεγονός αὐτό, ἔχουμε ἀφ' ένός τήν περίπτωση των φοιτητών τοῦ Κολλεγίου, οἱ όποιοι είτε παρασύρθηκαν μέ ψευδείς ύποσχέσεις, εἴτε ἀπήχθησαν ἀπό τούς Καθολικούς γιά νά μεταφερθοῦν ἐνώπιον τοῦ Πάπα, ὁπότε ἡ τύχη τους κρεμόταν στήν ὑποταγή ἤ ὄχι στό Καθολικό δόγμα, γλύτωσαν δέ τήν τελευταία στιγμή, καταφεύγοντες ύπό τήν προστασία τοῦ "Αγγλου Προξένου 'Αφ' ἐτέρου δέ, καί μάλιστα πολύ πιό κατηγορηματικά, τό βιβλίο-λίβελλο τοῦ ἐκ τῶν τροφίμων τοῦ Κολλεγίου Κερκυραίου διακόνου Φραγκίσκου (Φιλοθέου) Προσσαλέντη, ύπό τόν τίτλο "Ο Αίρετικός Διδάσκαλος ύπό τοῦ 'Ορθοδόξου Μαθητοῦ Έλεγχόμενος", ἐναντίον τοῦ Benjamin Woodroffe. Φέρει δέ σάν ὑπότιτλο τό βιβλίο αὐτό τήν ἀκόλουθη λίαν ἀποκαλυπτική πληροφορία: "Βιβλίον πάνυ χρήσιμον τοῖς 'Ορθοδόξοις, βεβαιοῦν τάς παραδόσεις, καί τά σοφίσματα τοῦ Βενιαμίν Οὐδρώφ, Διδασκάλου τοῦ ἐν Βρετανία Ἑλληνικοῦ Φροντιστηρίου έμφαῖνον. Συντεθέν καί τυπωθέν σπουδή, ἐπιμελεία τε καί δαπάνη τοῦ ἐν Ἱεροδιακόνοις ταπεινοῦ Φραγκίσκου Προσσαλέντου τοῦ Κερκυραίου, ἱκανόν χρόνον τοῦ αὐτοῦ Βενιαμίν Οὐδρώφ ἐν Βρετανία άκούσαντος, κατά το έτος τῆς ἡλικίας αὐτοῦ κε΄". Τό ἔργο αὐτό ὁ Προσσαλέντης ἐξέδωσε στό \*Αμστερνταμ

[ Αμστελαιδάμω, ὅπως γράφει ὁ ἴδιος], τό 1706, άφιέρωσε δέ, στήν εἰσαγωγή τοῦ βιβλίου, ἀρχικά "Tõ Παναγιωτάτω, λονιωτάτω 33 καί ήμῶν Γαβριήλ, σοφολογιωτάτω κυρίω 'Αρχιεπισκόπω Κωνσταντινουπόλεως, Νέας Ρώμης καί Οἰκουμενικῷ Πατριάρχη", ἀργότερα δέ "Τῷ λογιωτάτω καί 'Αρχιεπισκόπω νέας Ρώμης καί Οἰκουμενικῶ Πατριάρχη, αὐθέντη δέ ἡμετέρω καί δεσπότη [ὅπως φαίνεται ἀπό ἰδιόχειρη ἐπιστολή του, ἡμερομηνίας, "ἐν Κερκύρα s' ἱσταμένου Βοηδρομιῶνος αψη΄", (δηλαδή 30 Σεπτεμβρίου 1708), τήν δημοσίευσε γιά πρώτη φορά δ Α. Μουστοξύδης τό 1862].

\*Αλλωστε τό Οἰκουμενικό Πατριαρχεῖο, βασιζόμενο προφανῶς στίς καταγγελίες τοῦ Προσσαλέντη ἐναντίον τοῦ Woodroffe, ἀλλά καί ἀπό ἄλλες πληροφορίες, ἀπαγόρευσε τή μελλοντική ἀποστολή φοιτητῶν στό Κολλέγιο αὐτό.

#### ΔΡΑΓΟΥΜΑΝΟΙ ΤΩΝ ΑΓΓΛΩΝ

Παράλληλα, ὅμως, κι ἐπειδή ὁ ἀριθμός τῶν φοιτητῶν ἀντί νά αὐξάνεται μειωνόταν συνεχῶς, γίνεται σοβαρή εἰσήγηση γιά ἐκπαίδευση τῶν Ελλήνων φοιτητῶν τοῦ Κολλεγίου ὡς διερμηνέων γιά νά ὑπηρετήσουν σέ ᾿Αγγλικά-Προξενεῖα πού βρίσκονταν στήν 'Οθωμανική Αὐτοκρατορία. Καί τοῦτο ἐπειδή κανένας ἀπό τούς Αγγλους διπλωμάτες - έμπόρους - ίερεῖς πού ὑπηρετοῦσαν τότε στήν 'Ανατολή δέν γνώριζαν Τουρκικά, ἐνῶ ἐπίσης κανένας Μουσουλμᾶνος δέν διανοοῦνταν κάν νά ἐκμάθει τίς γλῶσσες τῶν ξένων ἀποστολῶν πού βρίσκονταν στή χώρα τους ὑπό τίς πιό πάνω ίδιότητες. Έτσι ἰσχυροποιήθηκε ἀκόμη περισσότερο ή τάξη τῶν δραγουμάνων, οἱ ὁποῖοι γνώριζαν ἤ εἶχαν τά τουρκικά σάν μητρική τους γλῶσσα (ἄρα ήταν γεννημένοι καί μεγαλωμένοι στίς χῶρες τῆς 'Οθωμανικής 'Επικράτειας), άλλά παράλληλα καί μιά τουλάχιστον εὐρωπαϊκή γλῶσσα.

Οἱ Έλληνες εἶχαν, βέβαια, τά προσόντα αὐτά δσον ἀφορᾶ, στήν ἀρχή τουλάχιστον, τίς δοσοληψίες μεταξύ Ελλήνων καί Τούρκων. Γνώριζαν, ἐπίσης, άρκετοί Έλληνες καί τήν Ίταλική, λόγω τῆς μακρᾶς παρουσίας στίς Ελληνικές χῶρες Ἰταλῶν έμπόρων, άλλά καί Ρωμαιοκαθολικῶν ἱεραποστολῶν καί σχολείων, στά δποῖα φοιτοῦσαν κι ἔτσι ἐκμάθαιναν τόσο τήν λατινική, ὅσο καί τήν Ἰταλική γλῶσσα. Όμως τά Γαλλικά καί τά 'Αγγλικά ἄρχισαν νά τά μαθαίνουν πολύ ἀργότερα, ὅταν ἀρχικά ἡ Γαλλία καί στή συνέχεια ή 'Αγγλία ἀπέκτησαν τίς λεγόμενες διομολογήσεις - ἐμπορικές, δηλαδή, παραχωρήσεις - ίδρυσαν δέ Πρεσβείες στήν Κωνσταντινούπολη καί Προξενεῖα στά κυριώτερα λιμάνια κι ἐμπορικά κέντρα τῆς ἀχανοῦς 'Οθωμανικής Αὐτοκρατορίας. Κι' αὐτό ἔγινε στό δεύτερο ήμισυ τοῦ 16ου αἰῶνα. Όμως τό ἔργο τῶν δραγουμάνων αὐτῶν, παρόλον ὅτι τούς πρόσφερε

άρκετή οἰκονομική ἄνεση καί ἰσχυρή πολιτική δύναμη, δέν ἀπαιτοῦσε μόνο καλή γνώση μιᾶς ἤ καί περισσοτέρων ξένων γλωσσῶν, ἀλλά κυρίως εὐστροφία πνεύματος, διπλωματία, διπλοπροσωπία καί ἀπεριόριστο θάρρος. Καί τοῦτο γιατί δ δποιοσδήποτε ἰσχυρός Τοῦρκος εἶχε τή δύναμη νά ἀφαιρέσει, πάνω στο θυμό του, καί τή ζωή ἀκόμη ένός δραγουμάνου, δπότε δ τελευταῖος, ὅταν ἦταν ἐπιφορτισμένος νά μεταφέρει σέ Τοῦρκο ἐπίσημο κάποια δυσμενή ἀπαίτηση τῶν ἐργοδοτῶν του, ἡ όποία ήξερε ὅτι θά προκαλοῦσε τήν μῆνι τοῦ ἀποδέκτη, τότε κατέβαλλε κάθε προσπάθεια νά μετριάσει τήν κακή έντύπωση πού θά προξενούσε στόν Τοῦρκο ἡ δυσάρεστη ἀποστολή πού τοῦ ἀνέθεταν οἱ προϊστάμενοί του, μέ ἀποτέλεσμα νά ἐπιφέρει τή μῆνι τῶν δικῶν του ἀφεντικῶν. 'Αναφέρουμε, γιά παράδειγμα, μερικές τέτοιες καταγγελίες ή δυσμενή σχόλια σέ βάρος τῶν δραγουμάνων τῆς ἐποχῆς ἐκείνης, οἱ πλεῖστοι τῶν όποίων ήσαν λεβαντίνοι πολύγλωσσοι καί όχι όρθόδοξοι Χριστιανοί, πού ζοῦσαν μόνιμα στήν 'Aνατολή. Έτσι, ὁ F. Beaujour ("A view of the Commerce of Greece, London, 1800, p. 433) γράφει ὅτι: "Woe be to the consul who does not understand the language of the country. The dragomen surround him with so many wiles, they circumvent him with so many intrigues that that consul finds himself, as if were, a stranger to his own duties". Επίσης οἱ "Αγγλοι Πρέσθεις στήν Κωνσταντινούπολη Sir William Trumbull [1686-91], Lord William Paget [1692-1702] καί ὁ Sir Robert Sutton [1702-1717] ἔγραψαν γιά τούς δραγουμάνους πού βρίσκονταν στήν ὑπηρεσία τους ὄχι καί πολύ κολακευτικά πράγματα. Έτσι ὁ Trumbull ἔγραφε ὅτι αὐτοί ἦταν "The worst of any employed in the place," ὁ Paget ὅτι ἦταν "the lullest souls I ever met with", ἐνῶ ὁ Sutton τούς κατηγόρησε γιά ἀνίκανους καί ὅτι, ἐπειδή ἀνῆκαν στό ρωμαιοκαθολικό δόγμα, ἦταν γαλλικῶν φανατικοί ύποστηρικτές τῶν συμφερόντων. 'Ο δέ Sir Paul Rycaut, ὁ ὁποῖος εἶχε ζήσει γιά χρόνια στήν 'Ανατολή (γιά έφτά χρόνια, 1667-1677, σάν Πρόξενος τῆς 'Αγγλίας στήν Σμύρνη), ἔγραψε ὅτι ἡ θέση τοῦ δραγουμάνου ἀπαιτοῦσε "ἄνδρες μέ μόρφωση, θάρρος καί εὐγένεια. Οἱ μελέτες τους ἔπρεπε νά τούς κάνουν τέλειους στά Τουρκικά, Έλληνικά καί Αραβικά, μέ κάποιες γνώσεις στά Περσικά καί καλή εὐγλωττία καί ἐτοιμότητα πνεύματος" [History of the Turks, 1679-1699, London, 1700].

Οἱ δραγουμάνοι αὐτοί, ὅπως καί τό λοιπόν προσωπικό τῆς ᾿Αγγλικῆς Πρεσθείας καί τῶν ᾿Αγγλικῶν Προξενείων ἀπολάμβαναν ὅλα τά προνόμια πού παρεῖχαν στούς ἐπισήμους ἐκπροσώπους τῆς ᾿Αγγλίας οἱ διομολογήσεις. Ὅμως, ζώντας κάτω ἀπό τό ἀπολυταρχικό καθεστώς τοῦ Σουλτάνου καί μάλιστα μέσα σ᾽ ἔναν κόσμο στή συντριπτική του πλειοψηφία ἀποτελούμενο ἀπό φανατικούς μουσουλμάνους, οἱ δραγουμάνοι, σάν ντόπιοι πού ἤταν, βρίσκονταν, ὅπως εἴπαμε, συνεχώς

κάτω ἀπό τή Δαμόκλεια σπάθη τοῦ τυφλοῦ καί ἐν πολλοῖς ἀνεξέλεγκτου θυμοῦ τοῦ πρώτου τυχόντος ἐπισήμου Τούρκου.

#### H LEVANT COMPANY

'Εδῶ, βέβαια, θά πρέπει νά ἔχουμε ὑπόψη μας ὅτι ή Αγγλική Πρεσβεία καί τά Προξενεῖα της στίς χῶρες τοῦ Σουλτάνου εἶχαν ίδρυθεῖ καί γιά πολλά χρόνια λειτουργοῦσαν σχεδόν ἀποκλειστικά σάν ἕνα είδος ἐπίσημα ἀνεγνωρισμένων έμπορικῶν καταστημάτων ἤ ἀντιπροσωπειῶν καί μάλιστα μέ πλήρη οἰκονομική κάλυψή τους ἀπό τήν περίφημη Levant Company [ Έταιρεία τῆς 'Ανατολῆς]. Καί ἡ έταιρεία αὐτή ίδρύθηκε στό Λονδῖνο στά μέσα τῆς δεκαετίας τοῦ 1570, ἐπισημοποιήθηκε δέ μέ βασιλικό διάταγμα στίς 11 Σεπτεμβρίου 1581 καί στή συνέχεια, στίς 20 Νοεμβρίου 1582, δ έκπρόσωπος τῆς Έταιρείας William Harborne διορίστηκε, καί πάλι μέ βασιλικό διάταγμα, ως "our true and undoubled orator, messenger, deputie and agent" στήν Ύψηλή Πύλη, χωρίς ὅμως τόν τίτλο ambassador (πρέσθυς) παρ' ὅλο πού δέν ὑπῆρξε καμμιά ἀμφιβολία ὡς πρός τήν πρεσβευτική του θέση.

'Ο Harborne ἀναχώρησε ἀπό τήν 'Αγγλία τόν τοῦ 1583, έφτασε Κωνσταντινούπολη στίς 26 Μαρτίου, ἔγινε ὅμως δεκτός σέ ἀκρόαση ἀπό τόν Σουλτᾶνο Μουράτ Γ΄ μόλις στίς 3 Μαϊου τοῦ ἰδίου ἔτους. Σημειωτέον βέβαια ὅτι τόσο ὁ Γάλλος Πρέσβυς Germigny ὅσο καί Βάϊλος τῆς Βενετίας Μοροζίνι Κωνσταντινούπολη ἀντέδρασαν σθεναρά στήν ἐπίσημη ἀποδοχή ἀπό τόν Σουλτᾶνο τοῦ "Αγγλου Πρέσβυ, ἀλλά χωρίς ἐπιτυχίας. "The French and Venetians have to the uttermost opposed themselves against us" (γράφει ὁ Harborne σέ ἔκθεσή του, ἡμερομ. Mάιος - Αύγουστος 1583 : State Papers 97.1), 'but their malice contraried'. Στίς δέ διαμαρτυρίες τῶν Γάλλων καί τῶν Βενετῶν, ὁ Μέγας Βεζύρης δήλωσε ὅτι ἡ Ύψηλή Πύλη θά δεχόταν όλους, όσοι ἐπιθυμοῦσαν τήν εἰρήνη.

Ή ἱστορία τῆς Levant Company ἔχει ἐξαιρετικό ἐνδιαφέρον ὅχι μόνο γιά τό εἰδικό θέμα πού μᾶς ἀπασχολεῖ ἐδῶ, ἀλλά γενικότερα γιά τή διακίνηση Ἑλλήνων πρός τήν ᾿Αγγλία, τήν ἐπιλογή τους ἀπό τούς Ἅγγλους Πρέσθεις στήν Κωνσταντινούπολη, ἀλλά καί τούς Προξένους (μερικοί ἀπό τούς ὁποίους ἦταν ντόπιοι, οἱ ὁποῖοι καί εἰσηγοῦνταν τήν κάλυψη τῶν ἐξόδων γιά τό ταξίδι πρός καί ἀπό τήν ᾿Αγγλία, ὅπως ἐπίσης καί φρόντιζαν γιά συστατήριες εἰσηγήσεις πρός τίς ἐπίσημες ᾿Αρχές στήν ᾿Αγγλία γιά τήν ὑποδοχή καί φιλοξενία ὄσων θά μετέβαιναν ἐκεῖ.

"Αν, μάλιστα, ληφθεῖ ὑπόψη καί τό γεγονός ὅτι στή Levant Company εἶχε παραχωρηθεῖ ἀπό τό Άγγλικό Στέμμα τό μονοπώλιο εἰσαγωγῆς καί ἐξαγωγῆς προϊόντων ἀπό καί πρός τήν 'Ανατολή - μέ ἐπακόλουθη, πολλές φορές, τήν πολεμική

σύρραξη μεταξύ 'Αγγλίας καί τῶν ἄλλων θιγομένων χωρῶν - τότε ἀντιλαμβανόμαστε πόση δύναμη οἰκονομική - καί ὅχι μόνο - βρισκόταν συγκεντρωμένη στά χέρια τῶν ἐκπροσώπων τῆς ἑταιρείας, στούς ὁποίους, γιά λόγους πολιτικῆς σκοπιμότητας εἶχε δοθεῖ καί τό χρῖομα τῶν ἐπισήμων κρατικῶν ἐκπροσώπων τῆς 'Αγγλίας, στίς ἱκανότητες τῶν ὁποίων ὀφειλόταν σέ πάρα πολύ μεγάλο βαθμό ἡ τεραστία αὐτοκρατορική της ἐπέκταση καί δύναμη.

#### ΑΓΓΛΙΚΑΝΟΙ CHAPLAINS

Παράλληλα, ὅμως, μέ τίς καθαρά ἐμπορικές της δραστηριότητες, ή Levant Company συνέβαλε τά μέγιστα στή σφυρηλάτηση τῶν θρησκευτικῶν δεσμῶν ἤ καλύτερα ἐπαφῶν μεταξύ ᾿Ορθοδόξων καί Προτεσταντῶν τῆς ᾿Αγγλικανικῆς Ἐκκλησίας. \*Αλλωστε, τουλάχιστον κατά τόν 16ο καί τόν 17ο αἰῶνα, ἀλλά καί ἀργότερα, θρησκεία καί πολιτική διατηρούσαν δεσμούς άλληλοεξαρτώμενους, στήν δέ περίπτωση τῆς 'Αγγλίας, ἡ ὁποία εἶχεν ἀποσκιρτήσει θρησκευτικά ἀπό τή Ρώμη καί τόν Καθολικισμό - σέ άντιδιαστολή μέ τίς ἄλλες καθαρά καθολικές χώρες όπως ήταν ή Γαλλία, ή 'Ισπανία καί ή 'Ιταλία -, μιά από τίς βασικές ἐπιδιώξεις τῶν ἐκπροσώπων της στίς χῶρες τοῦ Σουλτάνου ἦταν καί ὁ προσεταιρισμός τῶν ᾿Ορθοδόξων, οἱ ὁποῖοι εἶχαν ἀπό πολλοῦ ἀπεγκλωβιστεῖ ἀπό τόν Πάπα καί τήν ἀπόλυτή του έξουσία καί κρατοῦσαν - μέ βαρύτατο; πολλές φορές τίμημα - ψηλά τή σημαία τῆς 'Ορθοδοξίας καί τοῦ άντικαθολικισμοῦ. Γι' αὐτό καί στήν Πρεσβεία στήν Κωνσταντινούπολη, ὅπως καί σέ κάθε ᾿Αγγλικό Προξενεῖο, ἕνα ἀπό τά ἀπαραίτητα μέλη τοῦ μόνιμου προσωπικοῦ ἦταν ἱερέας, τόν ὁποῖον ἐπέλεγε εἴτε ἀποκλειστικά ἡ Levant Company, εἴτε, στήν περίπτωση τῆς Πρεσθείας, κάποτε καί ὁ ἴδιος ὁ Πρέσθυς, ἀλλά πάντοτε μεταξύ τῶν ἀρίστων άγγλικανῶν κληρικῶν. Μερικοί δέ ἀπό τούς κληρικούς αὐτούς, ὅπως γιά παράδειγμα ὁ John Covel (1638-1722), διακρίθηκαν, στή συνέχεια, γιά τό συγγραφικό τους έργο γύρω ἀπό τήν ἱστορία καί τά δόγματα τῆς 'Ορθόδοξης 'Εκκλησίας. 'Ο Covel, γιά παράδειγμα, τόν ὁποῖο παραλληλίζουν πολλοί μέ τόν Στέφανο Gerlach, συνέγραψε "Ήμερολόγιον 1670-1679" (ἀποσπάσματα τοῦ ὁποίου δημοσιεύθηκαν ἀπό τήν Hakluyt Society τό 1893), ὅπως ἐπίσης καί περιγραφές τῶν ταξιδίων του πρός καί ἀπό τήν Κωνσταντινούπολη. Μετά δέ τήν ἐπιστροφή του στήν 'Αγγλία, διορίστηκε Master of Christ's College τοῦ Πανεπιστημίου τοῦ Cambridge, διεδραμάτισε δέ, δηως είδαμε, ἀποφασιστικό ρόλο στήν ὑποδοχή, πού ἐπιφυλαχθεῖ ΄ ἐκεῖ, στόν Μητροπολίτη Φιλιππουπόλεως Νεόφυτο, στά 1701.

Οἱ Ἄγγλοι, ὅμως, αὐτοί ἱερεῖς ἦταν πολλές φορές ὑποχρεωμένοι ν' ἀντιμετωπίσουν τήν πλήρη σχεδόν ἀδιαφορία τῶν προϊσταμένων τους, κυρίως νεαρῶν προξένων μακράν τῆς Κωνσταντινουπόλεως, ὡς

πρός τά θρησκευτικά τους καθήκοντα. ή δέ άδιαφορία αὐτή γινόταν ἀκόμη πιό ἐμφανής ὅταν συγκρινόταν μέ τή βαθιά θρησκευτικότητα τόσο τῶν ντόπιων 'Ορθοδόξων őσο καί Ρωμαιοκαθολικῶν, γιά νά μήν ἀναφέρουμε καί τούς Μουσουλμάνους. Αλλωστε, οἱ πλεῖστοι Αγγλοι αὐτοί ἐκπρόσωποι τῆς Levant Company ἦταν έργένηδες, πολύ δέ άργότερα εὕρισκε κανείς αὐτούς νά συνοδεύονται ἀπό ᾿Αγγλίδες συζύγους, οἱ ὁποῖες ήταν συνεπώς πολύ σπάνιες στήν 'Ανατολή. 'Εκτός, όμως, από τήν ρέμπελη ζωή πού ἔκαναν οἱ νεαροί αὐτοί Πρόξενοι, ἕνας ἄλλος λόγος γιά τήν ἀθρησκεία τους ήταν - τουλάχιστον στά πιό ἀπομακρυσμένα καί λιγότερο σπουδαῖα προξενεῖα - ἡ ἔλλειψη καί ίερέων καί χώρων λατρείας, δπότε καί ὑπῆρχε κάποια σοβαρή δικαιολογία γιά τήν παρατηρούμενη παραμέληση ἀπό μέρους τῶν ἐμπόρων στήν ἐπιτέλεση τῶν θρησκευτικῶν αὐτῶν καθηκόντων. Γιά παράδειγμα, ὅπως ἀναφέρει ὁ Sir George Wheler, στό βιβλίο του Voyage de Dalmatie, de Grece et du Levant (1675) [δύο τόμοι, Amsterdam, 1689 - Τόμος Α΄, σ. 61-2], στό Προξενεῖο τῆς Ζακύνθου τά μέλη του "εἶχαν ἀφήσει ἐλάχιστα σημεῖα τῆς θρησκείας τους στή ζωή τους ή στό θάνατό τους, ὅπως ἐπίσης σέ μερικά μέρη ὅπου ἐμπορεύονται, πρός μεγάλη ἀτίμωση τῆς μεταρρυθμισμένης θρησκείας, ἐπειδή δέν ἔχουν κανένα γιά νά τούς παρηγορήσει τό πνεῦμα, οὖτε μέ τό κήρυγμα τοῦ Λόγου, οὖτε μέ τήν παροχή τῆς Θείας Κοινωνίας στή διάρκεια ύγείας, ούτε ἀκόμη στά ἔσχατα τῆς ἀσθένειάς τους, ούτε παρεκκλήσι, ούτε ίερέα, ώστε φαίνεται στόν λαό τῆς χώρας αὐτῆς ὅτι ζοῦν χωρίς θρησκεία καί πεθαίνουν χωρίς ἐλπίδα· πρᾶγμα πού ἀποτελεῖ μεγάλο σκάνδαλο στούς γείτονές τους καί ἐκθέτει τήν ἐκκλησία μας σέ μεγάλη ἀνυποληψία. Δέν θά δείτε ούτε έναν έμπορο τῆς Ρωμαϊκῆς πίστης, ὁ όποῖος δέν ἔχει στό σπίτι του ἕναν ἤ δύο ἱερεῖς. 'Αντίθετα, οἱ δικοί μας δέν θέλουν κανέναν, παρόλο πού είναι πλούσιοι, ἐπιδειξίες καί ἱκανοί νά διατηρήσουν άρκετούς (ἱερεῖς)". [ Ίδε Alfred C. Wood, A. History of the Levant Company. 1964., p. 224, ὅπου καί περισσότερες λεπτομέρειες γύρω ἀπό τό θέμα αὐτό.]

'Αγγλική Πρεσβεία, βέβαια. Κωνσταντινούπολη, τά πράγματα ἦταν πολύ διαφορετικά, γιά εὐνόητους λόγους : Ο Αγγλος Πρέσθυς ἔπρεπε ὄχι μόνο νά εἶναι, ἀλλά νά δείχνει ότι ἐκπροσωποῦσε μιά ἰσχυρή χώρα ὥστε νά ἀντισταθμίζει καί μέ τό παραπάνω τήν πομπώδη έμφάνιση καί τήν σπατάλη πού χρησιμοποιοῦσαν τόσο ὁ Γάλλος Πρεσβευτής ὅσο καί ὁ Βάϊλος τῆς Βενετίας προκειμένου νά ἐντυπωσιάσουν ἤ νά δωροδοκήσουν ἀφειδῶς τούς Τούρκους, ὥστε νά έξασφαλίζουν συνεχῶς τήν εὖνοιά τους. Έτσι, ἐκτός ἀπό δύο ἤ καί τρεῖς δραγουμάνους πού χρησιμοποιούσαν, άλλά έναν πρώτης τάξεως ἱερέα. εἶχαν ἐπίσης στήν προσωπική τους ὑπηρεσία, καί μέ δικά τους ἔξοδα, πιστούς καί ἀφοσιωμένους

γενιτσάρους καί ἄλλους Τούρκους ὑπαλλήλους. 'Ιδιαίτερη, ὄμως, ἐπιρροή θά μποροῦσε νά ἀσκήσει πάνω στόν "Αγγλο Πρέσβυ καί δ ἱερέας τῆς Πρεσβείας, ὁ ὁποῖος ἦταν καί προσωπικός του ἱερέας. Γι' αὐτό καί ἡ ἐπιλογή γινόταν μέ πολύ μεγάλη προσοχή καί, ὅπως εἴπαμε, μερικοί ἀπό αὐτούς διαδραμάτισαν ἕνα σπουδαιότατο ρόλο καλλιέργεια στενών σχέσεων μέ τούς κύκλους τοῦ Οἰκουμενικοῦ Πατριαρχείου. Otav μάλιστα ἐπέστρεφαν στήν ᾿Αγγλία καί, ὡς συνήθως, άναλάμβαναν ύψηλές θέσεις είτε σάν ἀνώτεροι κληρικοί, εἴτε σάν καθηγητές στά Πανεπιστήμια, κυρίως τῆς 'Οξφόρδης καί τοῦ Cambridge, τίς γνώσεις καί τίς έμπειρίες πού εἶχαν ἀποκτήσει στήν Κωνσταντινούπολη, τίς καθιστοῦσαν κτῆμα τῶν νέων κύκλων, μέσα στούς δποίους βρίσκονταν τώρα δραστηριοποιούμενοι καί μάλιστα σέ πολύ ὑπεύθυνες θέσεις.

Έχοντας, λοιπόν, ὑπόψη τά πιό πάνω δεδομένα, δπως ἐπίσης καί τό γεγονός ὅτι ἡ προσωρινή ἤ μόνιμη μετανάστευση Χριστιανών ύπηκόων τοῦ Σουλτάνου δέν ἦταν καθόλου εὖκολη ὑπόθεση, ἐπειδή τό 'Οθωμανικό Κράτος θά ἔχανε τόν κεφαλικό φόρο πού ἐπέβαλλε στούς ραγιάδες, μπορούμε νά κατανοήσουμε τή σημασία πού είχε ή παρέμβαση στό θέμα αὐτό τῶν Ἄγγλων Πρεσβευτῶν καί Προξένων, ὥστε νά ἐπιτραπεῖ ἡ μετάβαση τόσων Έλλήνων στήν 'Αγγλία. "Αλλωστε δέν ἦταν μόνο φοιτητές πού στέλνονταν ἐκεῖ, ἀλλά καί πολλοί άλλοι Έλληνες, τούς δποίους "ψάρευαν" γιά νά ύπηρετήσουν στά έμπορικά τους καράβια, άλλά ὅταν ἔφταναν στήν 'Αγγλία ή μᾶλλον ὅταν τέλειωνε τό ταξίδι καί δέν τούς χρειάζονταν πιά, τότε τούς ἐγκατέλειπαν στά ᾿Αγγλικά λιμάνια καί στή συνέχεια τούς ναυτολογοῦσαν διά τῆς βίας γιά νά ύπηρετήσουν στόν πολεμικό στόλο.

Έπιμείναμε στό σημεῖο αὐτό, γιατί πιστεύουμε ότι ή μετάβαση του Μητροπολίτη Φιλιππουπόλεως Νεοφύτου στήν 'Αγγλία τό 1701 οὖτε τυχαία ύπῆρξεν, ἀλλά οὖτε καί αὐτός ἦταν ὁ πρῶτος τυχών. 'Η ἐπιλογή του ἀπό τόν τότε Πρέσβυ τῆς 'Αγγλίας στήν Κωνσταντινούπολη Λόρδο William Paget [1692-1702] καί μάλιστα νά συνοδεύεται ἀπό τόσους άκολούθους, άλλά καί οἱ ἄλλες συστατικές ἐπιστολές πρός τίς 'Αρχές τῆς 'Αγγλίας - πολιτικές, θρησκευτικές καί Πανεπιστημιακές - όπως ἐπίσης καί ἡ μεγάλη ὑποδοχή καί φιλοξενία πού τοῦ παρεσχέθηκαν, όλα αὐτά μαρτυροῦν αὐτό πού τονίσαμε καί στά προηγούμενα, ὅτι δηλαδή ἐπρόκειτο περί μιᾶς πολύ σπουδαίας - γιά τήν ἐποχή ἐκείνη - ἐκκλησιαστικῆς προσωπικότητας. "Έζησε, όμως, καί ἔδρασε σέ μιά περίοδο βαθύτατης πολιτικῆς ἀνωμαλίας στήν ᾿Αγγλία, ὁπότε ἡ έξαιρετική ἐντύπωση πού ἐνεποίησε Πανεπιστήμια τῆς 'Οξφόρδης καί τοῦ Cambridge πῆγε τελικά ἐντελῶς χαμένη.

## ΠΑΡΟΙΚΙΑΚΗ ΕΚΠΑΙΔΕΥΣΗ ΚΑΙ ΔΙΑΤΗΡΗΣΗ ΤΗΣ ΕΘΝΙΚΗΣ ΤΑΥΤΟΤΗΤΑΣ

τοῦ ἀΑναπληρωτῆ Προϊσταμένου τῆς Κυπριακῆς Ἐκπαιδευτικῆς ἀΑποστολῆς στή Μ. Βρετανία, κ. Σ. Παυλίδη,

Προσπαθώντας νά ἀναλύσουμε τό ρόλο τῆς παροικιακῆς ἐκπαίδευσης σέ σχέση μέ τήν καλλιέργεια καί διαφύλαξη τῆς ἐθνικῆς καί πολιτιστικῆς μας ταυτότητας θά πρέπει πρώτα νά ἀναφερθοῦμε στούς γενικούς σκοπούς καί τίς κύριες ἐπιδιώξεις, καθώς καί στούς εἰδικότερους στόχους τῆς ἀγωγῆς, πού προσφέρουμε στά παιδιά μας μέσα στά ἐλληνικά παροικιακά σχολεῖα. Κύριος, λοιπόν, σκοπός τῆς ἑλληνικῆς παροικιακῆς ἐκπαίδευσης, σύμφωνα μέ τό 'Αναλυτικό Πρόγραμμα τοῦ 'Ελληνικοῦ Παροικιακοῦ Σχολείου (ΕΠΣ), εἶναι "ἡ διατήρηση καί ἡ καλλιέργεια τῆς ἑλληνικῆς γλώσσας, τῆς θρησκευτικῆς, ἐθνικῆς καί πολιτιστικῆς ταυτότητας τῶν ἀποδήμων 'Ελλήνων καί γενικά ἡ προβολή τοῦ ἑλληνικοῦ πολιτισμοῦ."

'Από τήν πολύχρονη κι ἐνεργό συμμετοχή μας ἐκπαιδευτικά δρώμενα τῆς παροικίας διαπιστώνουμε, πράγματι, ὅτι γιά τόν ἀπόδημο έλληνισμό ἡ ἔγνοια τῆς διατήρησης έθνικοθρησκευτικής καί πολιτιστικής ταυτότητας βρίσκεται στήν κορυφή τῆς πυραμίδας τῶν προτεραιοτήτων του. Χαίρομαι δέ γιατί ἔχει συνειδητοποιηθεῖ ἀπό ὅλους ὅτι ἡ παιδεία ἀποτελεῖ τό κύριο καί ἀσφαλέστερο ἐχέγγυο γιά διατήρηση ἀνόθευτης τῆς ἑλληνορθόδοξης πίστης, τῆς ἐθνικῆς συνείδησης καί τῆς πολιτιστικῆς κληρονομιᾶς μας. 'Απόρροια αὐτῆς τῆς διαπίστωσης εἶναι, φυσικά, ἡ συναίσθηση τῆς εὐθύνης ὅλων μας, κυρίως τῶν ἐκπαιδευτικῶν καί τῶν γονέων, νά ἀνταποκριθοῦμε όσο πιό ἀποτελεσματικά εἶναι δυνατό σ' αὐτή τήν ανάγκη, πού αποτελεῖ καί ὕψιστο ἐθνικό χρέος καί σημαντικότατη ἱστορική ἐπιταγή.

Επομένως. κοινή ἐπιδίωξη őλωv ἐκπαιδευτικῶν καί γονιῶν, ἀπό τόν πιό ἁπλό συμπατριώτη μας μέχρι τούς ἀνωτέρους θρησκευτικούς καί πολιτικούς ἡγέτες τοῦ ἀποδήμου καί μητροπολιτικοῦ έλληνισμοῦ, ίδιαίτερα δέ τῶν ἀρμοδίων Ύπουργείων Παιδείας καί Πολιτισμοῦ Κύπρου καί Ἐθνικῆς Παιδείας καί Θρησκευμάτων Έλλάδας, τά ὁποῖα διατηροῦν ἐκπαιδευτικές ἀποστολές στό Ἡνωμένο Βασίλειο, πρέπει νά είναι ἡ έξασφάλιση τῶν ἀπαραίτητων έκείνων προϋποθέσεων, πού θά διευκολύνουν τή διαμόρφωση, καλλιέργεια καί διατήρηση τῆς έθνικης καί πολιστικης ταυτότητας των νέων μας, ώστε νά μήν ἀφομοιωθοῦν ἀπό τό ἀδηφάγο κοινωνικό περιβάλλον τους. Κύριος σκοπός μας είναι νά παραμείνουν τά παιδιά μας κοντά στίς ρίζες τους, νά μάθουν τή γλῶσσα τῶν προγόνων τους, νά τηροῦν τά ήθη καί τά ἔθιμά τους καί (μακριά ἀπό έθνικούς φανατισμούς, ακρότητες καί ρατσιστικές συμπεριφορές) νά ἐκτιμοῦν, νά συντηροῦν, νά διατηροῦν όλοζώντανη στήν καρδιά καί τήν ψυχή τους καί νά προβάλλουν μέ κάθε εὐκαιρία στόν περίγυρό τους τήν ἀμύθητης άξίας πολιτιστική τους κληρονομιά. Θέλουμε τά παιδιά μας νά αἰσθάνονται περήφανα γιά τήν καταγωγή τους καί, ὡς γνήσια έλληνόπουλα σήμερα ή ώς ἐνήλικες καί ἰσότιμοι βρετανοί πολίτες αὔριο, νά ἐνδιαφέρονται ζωηρά, νά

ύπερασπίζονται μέ πάθος καί νά προωθοῦν μέ αἴσθημα εὐθύνης, πέραν τῶν προσωπικῶν, ἐπαγγελματικῶν καί οἰκογενειακῶν τους θεμάτων, καί τά καλώς νοούμενα έθνικά συμφέροντα τῆς ίδιαίτερης πατρίδας τους. Έπιδιώκουμε συγχρόνως νά ὑποδεικνύουμε μέ τό παράδειγμά μας καί νά καθοδηγοῦμε ὀρθά τά παιδιά μας, ώστε νά σέβονται καί νά ἐκτιμοῦν τόν πολιτισμό τῆς χώρας αὐτῆς, στήν δποία τάχτηκαν νά ζήσουν, νά μεγαλώσουν, νά μορφωθοῦν, νά ἐργαστοῦν, νά δημιουργήσουν καί νά διακριθοῦν σέ κάθε τομέα τῆς ἀνθρώπινης δραστηριότητας καί προσφορᾶς. Ένθαρρύνοντας τά παιδιά μας νά περισώσουν καί νά προβάλουν τήν πολιτιστική τους κληρονομιά, τά διδάσκουμε παράλληλα νά ἀποδέχονται καί νά ἐκτιμοῦν τά ἐπιτεύγματα ἄλλων λαῶν καί διαφορετικῶν ἐθνικῶν καί κοινωνικῶν ὁμάδων, ὥστε ἡ συνύπαρξη καί συμβίωση μαζί τους, μέσα στό πολυπολιτισμικό κοινωνικό περιβάλλον πού βιώνουν καθημερινά, νά εἶναι καθόλα ἀνθρωπιστική, εὐχάριστη, ἁρμονική καί εἰρηνική.

Μπαίνοντας, τώρα, στό κύριο μέρος τῆς εἰσήγησης θεωρῶ χρήσιμο καί σκόπιμο νά ἀναφερθῶ πρῶτα σέ τρεῖς θασικές ἔννοιες, πού ἐμπλέκονται στό ὑπό ἐξέταση θέμα, στίς ὁποῖες ἔχω ἤδη κατ' ἐξακολούθηση ἀναφερθεῖ: Τήν ἐκπαίδευση, τήν ἐθνικότητα καί τόν πολιτισμό.

#### <u>1. Έκπαίδευση:</u>

Μιλώντας γιά παροικιακή ἐκπαίδευση εἶναι χρήσιμο νά ἔχουμε στό μυαλό μας μιά κοινή ἀντίληψη τοῦ ὅρου ἐκπαίδευση, ώστε νά ὑποβοηθηθοῦμε στήν προσπάθεια μελέτης καί ἀνάλυσης τοῦ περιεχομένου της. Ἡ ἔννοια, λοιπόν, τοῦ ὅρου ἐκπαίδευση ἐπιδέχεται συνήθως τίς πιό κάτω δύο βασικές ἑρμηνεῖες:

- α) Ἐκπαίδευση εἶναι ἡ διαδικασία, πού ἀρχίζει ἀπό τή γέννηση, γιά ἀνάπτυξη πνευματικῶν ἱκανοτήτων, χειρονακτικῶν δεξιοτήτων καί κοινωνικῶν ἀντιλήψεων, κυρίως μέσω τῆς διδασκαλίας.
- 6) Ἐκπαίδευση εἶναι ἡ διαδικασία ἀπόκτησης γνώσης καί πείρας, ἡ ὁποία πραγματοποιεῖται τυπικά μέν μέσα στά σχολεῖα, ἄτυπα δέ σέ ἄλλα συναφῆ κοινωνικά πλαίσια.

Στίς μέρες μας ή ἐκπαιδευτική διαδικασία συνεχίζεται καθόλη τή διάρκεια τῆς ζωῆς μας. Γι' αὐτό καί μιλοῦμε σήμερα γιά "διά βίου ἐκπαίδευση" μέ ποικίλους τρόπους.

Οἱ πιό πάνω έρμηνεῖες ὑποβάλλουν μερικές σημαντικές διαπιστώσεις. Οἱ κυριότερες ἀπ' αὐτές εἶναι, κατά τή γνώμη μου, οἱ ἀκόλουθες:

α) Ἐφόσον ἡ ἐκπαίδευση ἀρχίζει ἀπό τή γέννηση, ἡ διδασκαλία δέν μπορεῖ νά περιορίζεται μέσα στό σχολεῖο. Ἄρα ὁ ρόλος τῶν γονιῶν στήν ἀγωγή τῶν παιδιῶν τους εἶναι πρωταρχικῆς σημασίας. Πολύ δέ περισσότερο σέ ὅ,τι ἀφορᾶ στήν παροικιακή

ἐκπαίδευση, γιατί ὁ χρόνος λειτουργίας τῶν παροικιακῶν σχολείων εἶναι ἀπελπιστικά περιορισμένος. Ἐπιθάλλεται, ἑπομένως, στενή καί εἰλικρινής συνεργασία σχολείου καί οἰκογένειας.

- 6) Ἡ ἀνάπτυξη πνευματικῶν ἱκανοτήτων καί ἡ ἀπόκτηση δεξιοτήτων, κυρίως ὅμως ἡ δημιουργία κοινωνικῶν ἀντιλήψεων καί στάσεων, καθώς ἐπίσης ἡ συναισθηματική ἀγωγή, δέν ἀποκτοῦνται μόνο μέ τή διδασκαλία μέσα στίς σχολικές αἴθουσες. ᾿Αντίθετα, ἀποκτοῦνται καλύτερα μέ τή μίμηση καί μέσα ἀπό πλῆθος ἐπαναλαμβανόμενων βιωματικῶν ὲμπειριῶν, πού παρέχει τό οἰκογενειακό καί εὐρύτερο κοινωνικό περιβάλλον. Εἶναι ἑπομένως ἀνάγκη τόσο ἡ οἰκογένεια, ὅσο καί ἡ κοινωνία νά προσφέρουν στά παιδιά καλά πρότυπα πρός μίμηση καί πολλές βιωματικές καταστάσεις μάθησης.
- γ) Ἐφόσον ἡ ἐκπαίδευση δέν συντελεῖται μόνο στό σχολεῖο ἀλλά καί σέ ἄλλα συναφῆ κοινωνικά πλαίσια καί ἀφοῦ συζητοῦμε γιά τρόπους διατήρησης τῶν ἠθῶν καί ἐθίμων μας, τῶν παραδόσεων καί τῆς πολιτιστικῆς μας κληρονομιᾶς, γίνεται καί πάλιν ἀντιληπτός ὁ ρόλος τῶν γονιῶν καί τοῦ εὐρυτέρου κοινωνικοῦ περιβάλλοντος, πέραν τοῦ σχολείου, σέ ὅ,τι ἀφορᾶ στήν παροχή εὐκαιριῶν στά παιδιά μας νά βιώνουν τακτικά καί σέ βάθος αὐτά, πού ἐπιζητοῦμε νά ἀφομοιώσουν, ώστε νά συγκροτήσουν τήν έθνικοθρησκευτική καί πολιτιστική ταυτότητα, πού ἐπιδιώκουμε. Ἡ συναισθηματική φόρτιση καί ὁ φρονηματισμός των παιδιῶν μας ἐξαρτῶνται σέ μεγάλο βαθμό ἀπό τίς εὐκαιρίες βιωματικῆς ἀγωγῆς, πού τούς παρέχονται. (Θά κάνω πιό κάτω συγκεκριμένες είσηγήσεις γιά άριθμό σημαντικῶν εὐκαιριῶν, πού θά πρέπει νά δίνουμε στά παιδιά.)

#### ΙΙ. Έθνικότητα:

Συζητῶντας γιά ἐθνική ταυτότητα εἶναι, νομίζω, ἀπαραίτητο νά γνωρίζουμε τί ἐννοοῦμε μέ τόν ὅρο ἐθνικότητα, ἀπό τόν ὁποῖο παράγεται ἡ ἔννοια αὐτή. Ὁ ὅρος, λοιπόν, ἐθνικότητα (ethnicity), πού πηγάζει ἀπό τήν ἑλληνική λέξη ἔθνος (=λαός), ὑποδηλώνει τήν ἀντίληψη κάθε λαοῦ γιά τήν πολιτιστική του ταυτότητα. Κατ' ἐπέκταση δέ ἐθνική ὁμάδα εἶναι μιά ὁμάδα ἀνθρώπων, πού ἔχουν κοινή ἱστορία, κοινή γλῶσσα καί κοινό πολιτισμό, κάποτε δέ καί κοινό γεωγραφικό χῶρο, στόν ὁποῖο ζοῦν, ἐργάζονται καί δημιουργοῦν.

Μέ βάση τίς έρμηνεῖες αὐτές μποροῦμε καί πάλι νά κάνουμε μερικές παρατηρήσεις:

α) Έφ' ὅσον ἡ ἔννοια τῆς ἐθνικότητας πηγάζει ἀπό τήν ἀντίληψη πού ἔχει ἔνας λαός γιά τό ποιά εἶναι ἡ πολιτιστική του ταυτότητα, ἐξυπακούεται ὅτι οἱ ἔννοιες ἐθνική ταυτότητα καί πολιτιστική ταυτότητα εἶναι σχετικές. Ἄν δέν εἶναι ταυτόσημες, ἔχουν σίγουρα στενή συνάφεια καί περιλαμθάνουν ἀλληλοσυμπληρούμενα στοιχεῖα.

Μιλώντας έπομένως γιά <u>έλληνική ἐθνική</u> ταυτότητα κάνουμε οὐσιαστικά ἀναφορά στά κοινά χαρακτηριστικά γνωρίσματα τῶν Ἑλλήνων, πού ἐξακολουθοῦν νά μιλοῦν ἀπό τά ἀρχαῖα χρόνια τήν ἴδια ἑλληνική γλῶσσα (μέ τούς ἰδιωματισμούς, τίς τοπικές διαλέκτους καί τήν ἐξέλιξή της μέσα ἀπό τούς αἰῶνες στή σημερινή της μορφή), πού ἔχουν τήν ἴδια ἱστορία, τά ἴδια ἤθη, ἔθιμα καί παραδόσεις,

τούς ἴδιους χορούς καί τά ἴδια τραγούδια, τίς ἴδιες περίπου νοοτροπίες, ἀντιλήψεις καί δοξασίες, τίς ἴδιες ἠθικές ἀρχές, ἀξίες καί στάσεις.

- 6) Τά κοινά χαρακτηριστικά, πού συνιστοῦν τά βασικά στοιχεῖα καθορισροῦ μιᾶς ἐθνικῆς ὁμάδας, τά ἐπεσήμαναν πρῶτοι, ὅπως γνωρίζετε, οἱ ἀρχαῖοι μας πρόγονοι μέσω τοῦ πατέρα τῆς Ἱστορίας Ἡροδότου. Πρόκειται γιά τό ὅμαιμον, τό ὁμόγλωσσον καί τό ὁμόθρησκον, πού ἀποτελοῦσαν τά κύρια κριτήρια, βάσει τῶν ὁποίων οἱ διάφορες φυλές τῶν ἀρχαίων Ἑλλήνων κατατάσσονταν στήν ἴδια ἐθνική ὁμάδα. Τά παιδιά μας θά πρέπει, ἑπομένως, νά νιώθουν περήφανα, γιατί ἀνήκουν σ᾽ αὐτήν ἀκριθῶς τήν ἐθνική ὁμάδα, πού ἔχει δημιουργήσει ἕνα τόσο μεγάλο πολιτισμό ἀπό τά πανάρχαια χρόνια, γιά τόν ὁποῖο μιλᾶ μέχρι σήμερα μέ θαυμασμό ὁλόκληρη ἡ ἀνθρωπότητα.
- γ) Νοουμένου ὅτι, ὅπως ἀναφέρθηκε ἤδη, ὁ κοινός γεωγραφικός χῶρος δέν εἶναι ἀπαραίτητο στοιχεῖο γιά καθορισμό τῆς ἐθνικότητας, μερικές μικρές ἤ μεγαλύτερες ὁμάδες ἀνθρώπων μέ κοινά χαρακτηριστικά, πού ζοῦν ἐκτός τοῦ μητροπολιτικοῦ χώρου θεωροῦνται ἰσότιμες ἐθνικές ὁμάδες καί ἀποτελοῦν ὀργανωμένες ἐθνικές καί θρησκευτικές κοινότητες. Τέτοιες εἶναι ἀκριθῶς καί οἱ ἑλληνορθόδοξες κοινότητες τῆς Μ. Βρετανίας, ὅπως καί τὰ ἑλληνικά μας σχολεῖα, τὰ σωματεῖα καί οἱ ὀργανώσεις μας, οἱ σύνδεσμοι καί ὅλα τὰ ἱδρύματά μας, πού λειτουργοῦν στὸ Ἡνωμένο Βασίλειο.
- δ) Παρατηρεῖται ἀρκετά συχνά τό φαινόμενο μερικές ἐθνικές μειονότητες, [ὅπως τῶν Ἰνδῶν (Sikhs), τῶν ᾿Ασιατῶν (Bagladeshis) καί τῶν 'Αφρικανῶν (Afro-Caribbeans) στή Μ. Βρετανία, τῶν Κούρδων στήν Τουρκία, τῶν Βάσκων στήν Ἱσπανία καί τῶν Ταμίλς στή Σρι Λάνκα,] πού νιώθουν ὅτι βρίσκονται σέ μειονεκτική θέση ἔναντι τῆς πλειοψηφίας τῶν ἄλλων πολιτῶν, μέ τούς ὁποίους εἶναι θεωρητικά ἰσότιμοι, νά διεκδικοῦν δυναμικά τά δικαιώματά τους, προβάλλοντας τήν έθνική τους ταυτότητα ώς ἐπίκεντρο κάθε διεκδίκησής τους. Αὐτό δείχνει ὅτι ἡ ἐθνική ταυτότητα τυγχάνει άναγνώρισης καί ὅτι οἱ ἐθνικές μειονότητες ἔχουν σήμερα άρκετά δικαιώματα, κατοχυρωμένα ἀπό διεθνεῖς συμβάσεις. \*Αρα καί τά δικά μας παιδιά ἔχουν δικαίωμα νά ἀπαιτήσουν τήν ἐξασφάλιση δωρεάν διευκολύνσεων, μέσω τοῦ ἀγγλικοῦ έκπαιδευτικοῦ συστήματος καί διαφόρων εὐρωπαϊκῶν καί ἄλλων προγραμμάτων, γιά νά γνωρίσουν τήν ἱστορία καί τόν πολιτισμό τοῦ ἔθνους τους.
- ε) Διεκδικώντας τά πιό πάνω δικαιώματα θά πρέπει, ἐπαναλαμβάνω, νά ἀποφύγουμε κάθε εἴδους βίαιες ἀντιδικίες μέ τίς ἀρχές τῆς χώρας, ἡ ὁποία, άλλωστε, ανταποκρίνεται συνήθως θετικά σέ τέτοιες διεκδικήσεις. Δέν θά πρέπει σέ καμμιά περίπτωση νά ένθαρρύνουμε τούς νέους μας σέ υπερεθνικιστική συμπεριφορά, σέ πρόκληση ἀναρχίας ἤ ἄλλων ἐπεισοδίων βίας. Τά παραδείγματα τέτοιας βίαιης συμπεριφορᾶς καί δράσης ἄλλων ἐθνικοτήτων, μέ τά γνωστά δυσάρεστα ἀποτελέσματα, πρέπει νά μᾶς ἔχουν νουθετήσει. 'Αντίθετα θά πρέπει κάθε σχολική μονάδα (διευθυντής, διδακτικό προσωπικό, μαθητές, γονεῖς καί σχολική ἐπιτροπή) νά φροντίσει νά άναπτύξει άγαστές σχέσεις μέ τίς έκπαιδευτικές καί ἄλλες ἀρχές τῆς περιοχῆς της, ὥστε ἡ πρόσβασή της στούς διαθέσιμους πόρους καί τά ἐκπαιδευτικά

προγράμματα νά καθίσταται εὐκολότερη.

στ) Ύπογραμμίζεται τέλος ἡ ἀνάγκη νά μή γίνεται σύγχυση μεταξύ ἐθνικότητας καί ρατσισμοῦ, ὅπως συμθαίνει ἀρκετά συχνά, γιατί πρόκειται γιά ἐντελῶς διαφορετικές ἔννοιες. Τά παιδιά μας, ἐνῶ θά ἐπιδιώκουν συστηματικά καί μέ ζῆλο τήν καλλιέργεια τῆς ἐθνικῆς τους ταυτότητας, σέ καμμιά περίπτωση δέν θά πρέπει νά συμπεριφερθοῦν ἐχθρικά ἔναντι ὁποιασδήποτε ἄλλης ἐθνικῆς ὁμάδας.

#### ΙΙΙ. Πολιτισμός:

Ό πολιτισμός, ὡς ἀγωγή, καλλιέργεια, παιδεία, εἶναι ἔννοια πλατιά και δύσκολα γίνεται κατανοητό τό ἀκριθές περιεχόμενό της. Ὠστόσο οἱ κοινωνιολόγοι και οἱ ἀνθρωπολόγοι χρησιμοποιοῦν τόν ὅρο πολιτισμός (Culture) ὡς τήν ἔννοια-κλειδί γιά περιγραφή και ἀνάλυση τῶν ἀνθρωπίνων κοινωνιῶν.

Γι' αὐτό καί θά πρέπει νά έρμηνεύσουμε τί ἐννοοῦμε μέ τόν ὅρο <u>πολιτισμός</u> καί νά ἐξετάσουμε τίς κυριότερες διαστάσεις του.

 α) Μιά κάπως ἁπλουστευμένη ἑρμηνεία τοῦ ὅρου θά μποροῦσε νά ἦταν ἡ ἑξῆς:

Πολιτισμός εἶναι ὁ τρόπος ζωῆς μιᾶς συγκεκριμένης κοινωνίας ἤ ὁμάδας ἀνθρώπων, περιλαμβανομένων τοῦ τρόπου σκέψης τους, τῶν νοοτροπιῶν, ἀντιλήψεων καί πεποιθήσεών τους, τῆς ἐνδυμασίας καί συμπεριφορᾶς τους, τῶν ἡθῶν, ἐθίμων, παραδόσεων καί ἱεροτελεστιῶν τους, τῆς γλώσσας, τῆς τέχνης, τῆς μουσικῆς καί τῆς λογοτεχνίας.

- β) 'Από κοινωνιολογικής ἄποψης ὁ ὅρος πολιτισμός σημαίνει ένα σύνολο έννοιῶν, ήθῶν καί έθίμων, νοοτροπιῶν, τρόπων ζωῆς συμπεριφοράς, ίδιομορφιών ώς πρός τή σκέψη ή/καί τήν όμιλία, τούς γλωσσικούς ίδιωματισμούς κλπ., πού ἀποτελοῦν τά συγκεκριμένα χαρακτηριστικά γνωρίσματα ένός Έθνους ή μιᾶς συγκεκριμένης ομάδας ἀνθρώπων ή μιᾶς κοινωνικῆς τάξης. Έτσι συνηθίζουμε νά μιλοῦμε, γιά παράδειγμα, γιά τόν πολιτισμό τῆς ἐργαζόμενης ἤ τῆς μεσαίας τάξης, ἐννοῶντας τό βασικό (πυρηνικό) σύνολο ἀξιῶν, ήθῶν καί κανόνων, πού ἀποδέχεται ἡ πλειοψηφία τῆς συγκεκριμένης δμάδας. Αὐτά ἀκριβῶς τά στοιχεῖα εἶναι πού κάνουν αὐτή τή συγκεκριμένη όμάδα νά ξεχωρίζει ἀπό ὅλες τίς ἄλλες ὁμάδες. Τά ίδια ἀκριβῶς στοιχεῖα προσδίδουν στήν Ελληνική Κοινότητα τά δικά της χαρακτηριστικά, ώστε νά ξεχωρίζει ἀπό τίς ἄλλες ἐθνικές ὁμάδες τοῦ Ήνωμένου Βασιλείου.
- γ) 'Από ἀνθρωπολογικῆς τώρα ἄποψης (cultural or social anthropology), τῆς ὁποίας ἀντικείμενο μελέτης εἶναι ἡ κοινωνία καί ὁ ἀνθρώπινος πολιτισμός, ἡ ἔννοια καί τό περιεχόμενο τοῦ πολιτισμοῦ συσχετίζεται μέ μορφές γλωσσικῶν ἐκφράσεων, μέ κοινωνικές τάξεις καί κατηγορίες, μέ ταξινομήσεις καί κατατάξεις ἀνθρώπων καί μέ ἰδέες, προκαταλήψεις, σύμβολα καί ἀντιλήψεις, πού χρησιμοποιοῦνται στήν κοινωνία γιά νά δώσουν νόημα στόν ἐσωτερικό κόσμο κάποιων ὁμάδων ἀνθρώπων, οἱ ὁποῖοι ἐπιδιώκουν νά παρουσιάσουν τούς ἑαυτούς τους ὡς ἄτομα πού ἀνήκουν σέ κάποια ἀνώτερη τάξη ἤ κατηγορία μέ ἐξειδικευμένες

γνώσεις, πλούσιες έμπειρίες καί ὀργανωτικές ἱκανότητες. Στόν ὑπό τήν ἔννοια αὐτή ὁρισμό τοῦ πολιτισμοῦ ἐντάσσονται κάποιες μορφές ἐπιτηδευμένου λόγου ἥ ὁμιλίας, συνομιλίες καί συνδιαλέξεις τῶν σαλονιῶν, ἤ ἀκόμη καί κηρύγματος, πού παρουσιάζονται στή λογοτεχνία, στήν τέχνη, τά μέσα ἐπικοινωνίας κλπ. καί ἀναφέρονται συνήθως σέ ἀνθρώπους ἀνώτερης κοινωνικῆς τάξης.

δ) Στόν ὅρο πολιτισμός προσδίδεται ἐπίσης ἀκόμα μιά διάσταση, πού εἶναι γνωστή ὡς "ὑψηλός πολιτισμός" (high culture) και ὑποδηλώνει τήν κατάκτηση ἐνός συγκεκριμένου ἐπιπέδου πνευματικῆς και καλλιτεχνικῆς καλλιέργειας. Ἡ χρήση τοῦ ὅρου ὑπ' αὐτή τήν ἔννοια ὑποδηλώνει ὅτι τά ὑψηλά ἐπίπεδα πολιτισμοῦ μποροῦν νά κατακτηθοῦν μονάχα ἀπό μιά μειονότητα ἀνθρώπων ὑψηλῆς πνευματικῆς στάθμης, πού ἀποτελοῦν τήν πνευματική ἐλίτ μιᾶς κοινωνίας. Ἐπομένως, ἡ ἀνάδυση ἡ ἐμφάνιση λαϊκοῦ ἡ μαζικοῦ πολιτισμοῦ (mass culture) θεωρεῖται ὡς βασική ἀπειλή κατά τῶν ἀξιῶν τοῦ "ὑψηλοῦ πολιτισμοῦ" και ἑπομένως ἐναντίον τῶν ἀξιῶν τῆς κοινωνίας ὡς συνόλου.

Ποιές εἶναι, λοιπόν, οἱ χρήσιμες πληροφορίες, πού μᾶς προσφέρει αὐτή ἡ ἀνάλυση τοῦ ὅρου πολιτισμός στίς διάφορες διαστάσεις του καί, κυρίως, ποιές εἶναι οἱ παράμετροι, πού πρέπει νά ἔχουμε ὑπόψη μας, στήν προσπάθειά μας νά μεταδώσουμε στά παιδιά μας τήν παράδοση καί τήν πολιτιστική μας κληρονομιά, ὥστε νά διατηρήσουν τήν ταυτότητά τους; ᾿Απαντῶντας στό ἐρώτημα αὐτό θά μπορούσαμε, ἴσως, νά προσέξουμε τά ἀκόλουθα:

- α) Ἐφόσον ὁ πολιτισμός εἶναι τρόπος ζωῆς, γιά νά μπορέσουμε μέ ἐπιτυχία νά μεταδώσουμε τά ἤθη καί ἔθιμά μας καί τήν ἐν γένει πολιτιστική κληρονομιά μας στά παιδιά μας, εἶναι ἀνάγκη πρῶτοι ἐμεῖς νά τά συντηροῦμε καί νά τά διατηροῦμε ζωντανά μέσα στό οἰκογενειακό, τό σχολικό καί τό εὐρύτερο κοινωνικό μας περιβάλλον, ὥστε ἡ μετάδοσή τους στά παιδιά νά γίνεται μέ τρόπο βιωματικό κι ὄχι μέ προφορικές ἀναφορές καί θεωρητικές διδασκαλίες.
- β) Νοουμένου ὅτι τό εὐρύτερο περιβάλλον τῶν παιδιῶν μας οὐδόλως προωθεῖ ἤ κρατεῖ ζωντανές τίς παραδόσεις καί τίς έθνικές μας πολιτιστικές άξίες, (ἀντίθετα μάλιστα τίς ἀντιμάχεται ἀσταμάτητα), ἡ προσπάθειά μας γιά διατήρηση τῆς πολιτιστικῆς ταυτότητας τῶν παιδιῶν μας γίνεται κάτω ἀπό πολύ άντίξοες συνθηκες. Τίς δυσχέρειες αὐτές καλούμαστε νά τίς ξεπεράσουμε μέ πεῖσμα καί θέληση, άξιοποιῶντας κάθε εὐκαιρία πού μᾶς δίνει ἡ άγγλική κοινωνία, ὅπως εἶναι γιά παράδειγμα τά άρχαιολογικά μουσεῖα, ὅπου ἐκτίθενται ἐπιτεύγματα πολιτισμού μας, ή διοργάνωση παρακολούθηση σχετικῶν μέ τόν πολιτισμό μας ἐκθέσεων, διαλέξεων καί σεμιναρίων, ἡ διοργάνωση παρακολούθηση ποικίλων έθνικῶν, θρησκευτικών, άθλητικών καί πολιτιστικών ἐκδηλώσεων, ἡ ἐνεργός συμμετοχή τῶν παιδιῶν μας στά κοινά καί στήν ἀντιμετώπιση τῶν προβλημάτων τῆς παροικίας, ἡ τακτική ἐνημέρωσή τους γιά τά θέματα πού ἀπασχολοῦν τήν Ελλάδα καί Κύπρο, καθώς καί ή κινητοποίηση καί συμμετοχή τους σέ όλες τίς έθνικές, θρησκευτικές, κοινωνικές καί πολιτιστικές ἐκδηλώσεις, πού ὀργανώνονται στήν παροικία.

'Αναγκαία προϋπόθεση έπιτυχίας τñς προσπάθειάς μας ἀποτελεῖ ἐπίσης ἡ πλήρης άξιοποίηση τοῦ στενότερου κοινωνικοῦ, σχολικοῦ καί, κυρίως, τοῦ οἰκογενειακοῦ μας περιβάλλοντος, πού πρέπει νά έκπέμπουν διαρκώς τίς ήθικές άρχές καί άξίες τῆς ὀρθόδοξης θρησκείας μας, τά ὑψηλά έθνικά μας ίδεώδη, τίς άξιοθαύμαστες κατακτήσεις τοῦ πολιτισμοῦ μας καί τήν πλούσια κι ἀξιόλογη πνευματική δημιουργία τῶν προγόνων μας, περιλαμβανομένων τῆς ἑλληνικῆς καί κυπριακῆς δημοτικής μουσικής μας καί τῶν λεβέντικων κυπριακών καί έλληνικών χορών μας, ώστε τά παιδιά μας νά γαλουχοῦνται καθημερινά καί ασταμάτητα ἀπό νεαρῆς ήλικίας μέσα στά ίερά νάματα τῆς ἐθνικῆς πολιτιστικῆς μας κληρονομιᾶς.

γ) Ἐπειδή ἡ διατήρηση τῆς ταυτότητας τῶν παιδιῶν μας εἶναι θέμα ἐθνικῆς ἐπιθίωσης τοῦ ἀπόδημου ἑλληνισμοῦ στίς χῶρες ὑποδοχῆς του, πρέπει νά ξεκαθαρίσουμε ὅτι δέν ἔχουμε τήν πολυτέλεια νά ἀπευθυνόμαστε ἐκλεκτικά σέ όρισμένους μόνο συμπατριῶτες μας. ᾿Αντίθετα, ἡ προσφορά τῶν ἀπαιτουμένων εὐκαιριῶν γιά ἐπίτευξη αὐτοῦ τοῦ στόχου δέν περιορίζεται σέ κοινωνικές τάξεις καί εἰδικές όμάδες συμπατριωτῶν μας, ἀλλά ἀπευθύνεται πρός όλόκληρο τόν ἀπόδημο ἑλληνισμό ὡς σύνολο, ὁ ὁποῖος πρέπει ἀπαραίτητα νά συνεχίσει νά ἀποτελεῖ πολύτιμο μέρος τοῦ μητροπολιτικοῦ ἑλληνισμοῦ.

Έν κατακλεῖδι, θά ἤθελα νά ἀναφέρω ὅτι ἡ Κυπριακή 'Εκπαιδευτική 'Αποστολή, καί κατ' επέκταση τό Ύπουργεῖο Παιδείας καί Πολιτισμοῦ τῆς Κύπρου, ἔχοντας πλήρη ἐπίγνωση τῶν δυσχερειῶν πού περιέγραψα, ἀγωνίζεται συστηματικά, σέ συνεργασία μέ τήν ἀντίστοιχη έλλαδική ἀποστολή, τόν ΕΦΕΠΕ, τούς ἐπιμέρους έκπαιδευτικούς φορεῖς, τά κόμματα καί ὀργανώσεις πού επιδεικνύουν ενδιαφέρον γιά τήν αναβάθμιση τῆς παροικιακῆς ἐκπαίδευσης, τά μέσα μαζικῆς ἐπικοινωνίας, τίς σχολικές ἐπιτροπές καί τούς γονεῖς, ὥστε νά ἀντιμετωπίζονται κατά τόν καλύτερο δυνατό τρόπο τά προβλήματα πού αναφύονται διαρκώς στή δύσκολη πορεία πού διανύουμε, προσπαθώντας νά ἐπιτελέσουμε ὅσο τό δυνατό πιό ἀποτελεσματικά τό ἱερό ἔργο πού μᾶς έχει ανατεθεί.

Κύρια ἀποστολή μας εἶναι ἀσφαλῶς συστηματική διδασκαλία τῆς ἑλληνικῆς δεύτερης γλώσσας τώρα πιά, γιατί ή γλῶσσα εἶναι βασικός φορέας τῆς πολιτιστικῆς ταυτότητας, τῆς πατριδογνωσίας, των κοινωνικών θεμάτων, τῆς παραδοσιακής μας μουσικής καί των λεβέντικων χορῶν μας. Βασική ἐπιδίωξή μας εἶναι ἐπίσης ἡ βελτίωση τῶν βιβλίων καί διδακτικῶν μεθόδων, δ έμπλουτισμός τῶν διδακτικῶν μας μέσων, ἡ ἀλλαγή 'Αναλυτικοῦ καί ἀναπροσαρμογή τοῦ Προγράμματος, ή συνεχής ἐπιμόρφωση καί ἡ διευκόλυνση τοῦ μόνιμου καί ἐπιτόπιου διδακτικοῦ προσωπικοῦ στό ἔργο του μέ τήν ἑτοιμασία καί ἀποστολή στά σχολεῖα κατάλληλου γιά ὅλα τά θέματα τοῦ 'Αναλυτικοῦ Προγράμματος ὑλικοῦ, ἡ ένθάρρυνση τῆς συμμετοχῆς τῶν μαθητῶν μας σέ ποικίλες δραστηριότητες, γιορτές καί εκδηλώσεις, ή παραγωγή παιδικών ραδιοφωνικών τηλεοπτικών προγραμμάτων καί ἐκπομπών, οί έπισκέψεις σέ μουσεῖα, ἐκθέσεις καί ἄλλους πολιτιστικούς χώρους στό . Ηνωμένο Βασίλειο, ή ὀργάνωση καί πραγματοποίηση ἐκδρομῶν στήν Κύπρο καί 'Ελλάδα μέσω τῶν 'Υπουργείων 'Εξωτερικῶν καί Παιδείας & Πολιτισμοῦ κλπ.

'Ανάμεσα στίς πρῶτες προτεραιότητές μας συγκαταλέγονται ἐπίσης ἡ ὅσο τό δυνατό καλύτερη όργάνωση βιώσιμων σχολικῶν μονάδων, [πού νά ἔχουν ἱκανοποιητικό ἀριθμό μαθητῶν, αὐξημένη διάρκεια φοίτησης, καί δμοιόμορφο, κατά τό δυνατό, ώράριο λειτουργίας], ή πληρέστερη άξιοποίηση τοῦ διδακτικοῦ προσωπικοῦ, ή βελτίωση ἀποτελεσματικότητας τῶν σχολείων μας, προσέλκυση στά σχολεία μας τῆς πλειοψηφίας τῶν παιδιῶν μας, πού, δυστυχῶς, δέν φοιτοῦν καθόλου στό έλληνικό παροικιακό σχολεῖο, δέν τυγχάνουν έλληνορθόδοξης ἀγωγῆς κι οὖτε παρακολουθοῦν ίδιωτικά, ἔστω, μαθήματα έλληνικῆς γλώσσας, ή αναζήτηση αποτελεσματικών τρόπων διατήρησης στενής ἐπαφής καί ἀνάπτυξης σχέσεων μεταξύ τῶν ἀποφοίτων τῶν σχολείων μας, οἱ ὁποῖοι διασκορπίζονται μετά τή συμπλήρωση τῶν σπουδῶν τους καί παύουν νά διατηροῦν δεσμούς μεταξύ τους, ή ποιοτική βελτίωση καί αναβάθμιση τοῦ ἔργου μας καί ή ἐν γένει πιό οὐσιαστική καί ἀποφασιστική συμβολή μας στήν ἐπιτυχία τοῦ τιτάνιου ἀγῶνα, πού διεξάγεται στήν Παροικία, γιά διαφύλαξη τῆς έθνικῆς καί πολιτιστικῆς ταυτότητας τῶν νέων μας.

Πρίν κλείσω, θά ἤθελα νά ὁμολογήσω ὅτι συχνά, ύστερα ἀπό σχετικές παρεμβάσεις φίλων καί γνωστῶν ἀλλά καί μετά ἀπό ἔντονο προσωπικό προβληματισμό, αντιμετωπίζω μέ δέος τό αμείλικτο έρώτημα κατά πόσο ματαιοπονούμε προσπαθώντας νά διατηρήσουμε τήν έθνική, θρησκευτική καί πολιτιστική ταυτότητα τῶν παιδιῶν μας, τά ὁποῖα ούτως ἤ ἄλλως, ἀργά ἤ γρήγορα, δέν μπορεῖ, κατά τίς ἀπαισιόδοξες ἐκτιμήσεις ἀρκετῶν συμπατριτῶν μας, παρά νά ἀφομοιωθοῦν τελικά ἀπό τό κοινωνικό τους περιβάλλον! Μέ πολλή περίσκεψη προσπαθώ νά κρίνω κατά πόσον ἔχουν κάποιο δίκαιο ἐκεῖνοι, οἱ όποῖοι ἐκφράζουν τήν ἀπαισιόδοξη αὐτή ἄποψη, ὅτι τάχα, ἐπιδιώκοντας τή διατήρηση τῆς ταυτότητάς μας, βρισκόμαστε ἐκτός πραγματικότητας καί κτίζουμε παλάτια στήν ἄμμο, ματαιοπονῶντας γιά ένα στοίχημα, πού εἶναι χαμένο ἀπό χέρι!

Μελετῶντας "ὅμως σέ βάθος τό ὅλο θέμα εἶμαι βέβαιος ὅτι, νοουμένου ὅτι θά ἐξασφαλισθοῦν οί προϋποθέσεις πού θέσαμε πιό πάνω καί θά ληφθοῦν σοβαρά ὑπόψη οἱ ἀπόψεις τῶν εἰδικῶν κι ὅτι ἀκόμα θά καταστεῖ δυνατή, μέσα ἀπό τό πολυπολιτισμικό 'Αναλυτικό Πρόγραμμα (multicultural curriculum) τοῦ άγγλικοῦ καί εὐρωπαϊκοῦ έκπαιδευτικοῦ συστήματος, ή στήριξη τῶν παιδιῶν μας στήν προσπάθειά τους νά γνωρίσουν καί ἀφομοιώσουν τήν πολιτιστική τους κληρονομιά, ὁ Έλληνισμός εἶναι σέ θέση ὄχι μόνο νά ἐπιθιώσει στήν ἀποδημία καί διασπορά (ὅπως ἄλλωστε ἐπιθίωσε μέσα ἀπό αἰῶνες μαύρης σκλαβιᾶς καί καταπίεσης) ἀλλά καί νά αναπτυχθεί καί νά θριαμβεύσει, πετυχαίνοντας ακόμα πιό ψηλές κατακτήσεις καί οπουδαιότερα έπιτεύγματα. Μέ αὐτές τίς προϋποθέσεις εἶμαι αἰσιόδοξος γιά τήν ἐπιτυχία τῶν προσπαθειῶν μας.

Ας δώσουμε, λοιπόν, στά παιδιά μας, τίς εὐκαιρίες πού χρειάζονται γιά νά μᾶς ἀποδείξουν γιά ἄλλη μιά φορά πώς εἶναι "πολλῷ κάρρονες" ἀπό τούς γονεῖς καί προγόνους τους.

## Ο ΡΟΛΟΣ ΤΗΣ ΠΑΡΟΙΚΙΑΚΗΣ ΠΑΙΔΕΙΑΣ ΣΤΗ ΔΙΑΤΗΡΗΣΗ ΤΗΣ ΤΑΥΤΟΤΗΤΑΣ ΜΑΣ

τῆς Ζωῆς Πρωτοπαπᾶ, Προέδρου τῶν `Ανεξαρτήτων 'Ελληνικῶν Σχολείων 'Αγγλίας

ο ρόλος τῆς Παροικιακῆς Παιδείας στή διατήρηση τῆς Ταυτότητάς μας εἶναι ἕνα καυτό καί πολύ ἐνδιαφέρον θέμα. Ἡ διαρκής ἀνανέωση τοῦ ἀνθρώπου καί ἡ ἀδιάκοπη ἀνάπτυξη τοῦ πολιτισμοῦ εἶναι ἔργο κυρίως τῆς Παιδείας Ἡ Παιδεία φέρνει τόν ἄνθρωπο σέ ἐπαφή μέ τήν παράδοση καί τήν πολιτιστική του κληρονομιά καί τόν θοηθα νά γνωρίσει ἀρχές καί ἀξίες πού ὁριοθετοῦν περισσότερο ὀρθόδρομη τήν πορεία του στό μέλλον.

Τό ὅμαιμον, τό ὁμόγλωσσον, τά κοινά ἱδρύματα τῶν Θεῶν, αἱ κοιναί θυσίαι καί τά ὁμότροπα ἤθη εἶναι δεομοί ποὐ ὑφαίνουν, σύμφωνα μέ τόν ἀρχαῖο ἱστορικό Ἡρόδοτο, τόν ἱστό τῆς φυλετικῆς καταγωγῆς καί τοῦ ἐθνικοῦ φρονήματος τῆς ταυτότητάς μας. Γλῶσσα καί Θρησκεία εἶναι ἑπομένως οἱ δύο βασικοί ἄξονες γύρω ἀπό τούς ὁποίους ἀναπνέει, ζεῖ καί κινεῖται ὁ Ἑλληνισμός ὅπου καί ἄν κατοικεῖ. Οὐσιαστική ὅμως πτυχή τῆς ταυτότητάς μας ἀποτελοῦν ἐπίσης τά ὁμότροπα ἤθη, τά κοινά ἔθιμα, οἱ παραδόσεις καί ὁ πολιτισμός μας. Αὐτοί ἀκριβῶς εἶναι, καί πρέπει νά εἶναι, οἱ σκοποί καί ἐπιδιώξεις τῆς Παροικιακῆς Ἐκπαίδευσης.

Ή Παιδεία εἶναι γιά τόν Μητροπολιτικό Έλληνισμό - τόν Ελληνισμό δηλαδή τῆς Κύπρου καί τῆς Ἑλλάδας - ἡ κινητήρια δύναμη γιά ὅ,τι ώραῖο καί εὐγενικό ὑπάρχει, ἡ βάση γιά μιά άξιοπρεπή πορεία στό ένωμένο εὐρωπαϊκό γίγνεσθαι, ὁ ἐνστερνισμός τῶν οἰκουμενικῶν ἀξιῶν τῆς δημοκρατίας, τῆς εἰρήνης, τῆς ἐλευθερίας, τῆς δικαιοσύνης, τοῦ σεβασμοῦ τῶν ἀνθρωπίνων δικαιωμάτων, ἡ σανίδα σωτηρίας μας ὡς Έλληνισμοῦ στά δίσεκτα χρόνια πού περνοῦμε. Πέρα ἀπό ὅλα αὐτά, ἡ Παροικιακή Παιδεία εἶναι ἐπίσης γιά τόν Παροικιακό Ελληνισμό τό άσφαλέστερο μέσο γιά τή διατήρηση τῆς ταυτότητας τῆς νέας γενιᾶς τῶν ἀποδήμων, τῆς δημιουργίας στερεών γεφυρών ἐπικοινωνίας μέ τήν Κύπρο καί τήν Έλλάδα καί τήν πανάρχαια καί παναθρώπινη κληρονομιά καί τόν πολιτισμό μας. Εἶναι μιά φλέβα πού συνδέει τά 'Ελληνόπουλα πού κατ' ἀνάγκη γεννήθηκαν μακριά ἀπό τήν ἰδιαίτερή μας πατρίδα, μιά φλόγα πού αναπτύσσει καί καλλιεργεί στίς ψυχές τους τήν γνώση καί τήν αἴσθηση τοῦ ὅτι εἶναι Έλληνες, Χριστιανοί, 'Ορθόδοξοι.

Ή καλλιέργεια τῆς ταυτότητάς μας στή γῆ αὐτή πού ταχθήκαμε νά ζήσουμε πρέπει, λοιπόν, νά ἀποτελεῖ αὐτοσκοπό τῆς Παροικιακῆς Ἐκπαίδευσης. Τό Παροικιακό Σχολεῖο πρέπει, δηλαδή, νά διδάσκει στά παιδιά μας - παιδιά τώρα κυρίως τῆς δεύτερης, τῆς τρίτης καί τέταρτης γενιᾶς - ὅχι μόνο τήν Ἑλληνική γλῶσσα ἀλλά ἐπίσης τήν Ἑλληνορθόδοξη θρησκεία, τήν πολιτιστική μας κληρονομιά καί τά ῆθη, ἔθιμα καί παραδόσεις τοῦ Ἑλληνικοῦ λαοῦ. Πρέπει ἀκόμα τό Ἑλληνικό Σχολεῖο νά βοηθήσει τά παιδιά μας νά ἀποκτήσουν Ἑλληνική συνείδηση καί νά ἀγωνίζονται ἔτοι γιά τά Ἑλληνικά δίκαια καί τά συμφέροντα τῆς ἰδιαίτερής μας πατρίδας.

Πρέπει νά τονίσω, ὅμως, πώς αὐτό δέν σημαίνει ὅτι τά παιδιά μας καλοῦνται νά ἀγνοοῦν τούς θεσμούς τῆς χώρας στήν ὁποία ζοῦν. Εἶναι μέν χρέος καί ὑποχρέωσή μας νά διατηροῦμε τήν ταυτότητά μας, ὅχι ὅμως ὡς σύμπλεγμα ὑπεροχῆς μας ἀπό ἄλλους, ἀλλά γιατί ἀποτελεῖ ἀναπόσπαστο μέρος τοῦ ἑαυτοῦ μας καί μέσο γνήσιας προσέγγισης ἄλλων λαῶν καί τοῦ πολιτισμοῦ τους. Ἐμεῖς, ἀδελφέ μου, ὅπως λέει ὁ Ρίτσος, δέν θά τραγουδοῦμε γιά νά ξεχωρίσουμε ἀπ' τον κόσμο.

Έμεῖς τραγουδοῦμε γιά νά σμίξουμε τόν κόσμο.

Πιά εἶναι ὅμως τά δεδομένα τῆς Παροικιακῆς μας Έκπαίδευσης σήμερα; Σχεδόν όλα τά παιδιά πού φοιτοῦν σήμερα στά Ελληνικά Παροικιακά Σχολεῖα ἔχουν σάν μητρική τους γλῶσσα τήν ᾿Αγγλική άντί, δυστυχῶς, τήν Ἑλληνική. Γεννημένα σχεδόν όλα στή Μεγάλη Βρετανία ἀπό γονεῖς πού γιά διαφόρους λόγους διαθέτουν ἐλάχιστο ἤ καθόλου χρόνο γιά νά βοηθήσουν τά παιδιά τους νά γνωρίσουν τήν Έλληνική γλῶσσα, παραδόσεις καί πολιτισμό, καί ζῶντας σ' ἕνα περιβάλλον ἔντονα άφομοιωτικό, ὅπου τό σχολεῖο, οἱ φίλοι, ἡ τηλεόραση, προβάλλουν τόν ἀγγλικό τρόπο ζωῆς, τήν ἀγγλική γλῶσσα, ἤθη καί ἔθιμα καί πολιτ ἄμεσα τόν κίνδυνο πολιτισμό, ἀντιμετωπίζουν άγγλοποιηθοῦν, χάνοντας ἔτσι τήν ἐθνική τους κληρονομιά.

Ή `Αγγλική γλῶσσα ἔχει διεισδύσει σέ μεγάλο βαθμό στήν οἰκογένεια καί ἡ οἰκογένεια ἀπό τήν ὁποία προσδοκοῦμε τή διατήρηση καί καλλιέργεια τῆς 'Ελληνικῆς γλώσσας ἀνέχεται ὅλο καί περισσότερο τή διείσδυση τῆς 'Αγγλικῆς γλώσσας στούς κόλπους της. Ἡ διαπίστωση αὐτή ὑπογραμμίζει τό σοβαρό ρόλο πού διαδραματίζει τό Παροικιακό Σχολεῖο στή διατήρηση τῆς Έλληνικῆς. Γλώσσας ἀνάμεσα στούς Έλληνες τῆς Παροικίας καί ὁριοθετεῖ τά νέα πλαίσια, μέσα στά ὁποῖα πρέπει νά κινεῖται ἡ διδασκαλία τῆς γλώσσας.

Ή διδασκαλία τῆς γλώσσας στό Παροικιακό Σχολεῖο πρέπει νά ἀντιμετωπίζεται ὅχι σάν μητρική ἀλλά σάν δεύτερη, ἀκόμα καί σάν ξένη γλῶσσα. Ὁ δάσκαλος τοῦ Παροικιακοῦ Σχολείου πρέπει λοιπόν νά εἶναι εἰδικά ἐκπαιδευμένος γιά νά διδάξει τήν Ἑλληνική σάν ξένη γλῶσσα καί νά ἔχει στή διάθεσή του κατάλληλα δομημένο ἐκπαιδευτικό ὑλικό καί ὅλα τά μοντέρνα μέσα διδασκαλίας - γιατί ἡ γλῶσσα εἶναι ὁ βασικά κύριος φορέας τοῦ πολιτισμοῦ.

'Αναντίλεχτα έχουν σημειωθεῖ ἄλματα στό θέμα τῆς Παροικιακῆς Παιδείας στά τελευταῖα λίγα χρόνια. Καί αὐτό χάρη στήν ἄμεση καί ἐνεργό συμπαράσταση τῶν Κυβερνήσεων 'Ελλάδας καί Κύπρου, ἀλλά καί γιατί ἡ 'Ομογένεια, ὑπό τήν σεπτή ἡγεσία τοῦ Σεβασμιωτάτου 'Αρχιεπισκόπου Θυατείρων καί Μ. Βρετανίας, δημιουργῶντας μετά ἀπό συναίνεση καί ἀμοιβαία ἐμπιστοσύνη ἔνα συλλογικό ὄργανο ἀντίκρυσης καί λύσης ἐκπαιδευτικῶν προβλημάτων, τόν ΕΦΕΠΕ, ἔθεσε τίς βάσεις ὄχι μόνο γιά τή διατήρηση, ἀλλά καί γιά μιά συνεχῆ καί καρποφόρα ἀναβάθμιση τῆς Παροικιακῆς 'Εκπαίδευσης.

Έπειδή ὅμως, βασική μας ἔγνοια Kai ἀπαρασάλευτη ἐπιδίωξη δέν εἶναι ἄλλη ἀπό τήν καλλιέργεια καί περιφρούρηση, τήν μεταλαμπάδευση τῶν ὑπεραιωνοθίων ἀξιῶν τοῦ Έλληνισμοῦ καί Χριστιανισμοῦ στίς ἑπόμενες γενιές, καί ἐπειδή τό θέμα τῆς ἐκπαίδευσης τῶν παιδιῶν μας ἀφορᾶ στήν πραγματικότητα τήν ὕπαρξη καί τό μέλλον τοῦ Ἑλληνισμοῦ τῆς Παροικίας, ἡ συνεχής μελέτη καί έξεύρεση τρόπων γιά έμπλουτισμό καί ἀναβάθμιση τῆς Παροικιακῆς Παιδείας εἶναι χρέος καί ὑποχρέωση ὅλων μας -γιατί ὁ ρόλος τῆς Παροικιακῆς Παιδείας εἶναι, άληθινά, τεράστιος καί ἀνεκτίμητος στή διατήρηση τῆς ἐθνικῆς μας ταυτότητος.

30 'Απριλίου 2001.

## ENCYCLICALS

# OF HIS ALL-HOLINESS THE ECUMENICAL PATRIARCH VARTHOLOMAEOS

ON THE OCCASION OF THE COMMENCEMENT OF THE HOLY AND GREAT LENT

Protocol No. 83

Our Holy Orthodox Church always reminds us that we must first be disciplined in virtue, because our All-good Creator offered to the first-created the way of *ascesis*, namely the control of the desires, as a means of attaining to the likeness of God. This control of the desires, which is the basic task of *ascesis*, did not concern only the first-created, but is also realised by every Christian who continually struggles throughout his or her life.

However, our Holy Church, knowing that there exists within us the tendency to slacken and even to relinquish our ascetic disposition, has instituted particular periods of more intense ascetic struggle. These periods precede the great feasts and are periods of fasting, because God's commandment to the first-created was also a commandment to fast.

We have entered into the period of the Holy and Great Lent, which is the principal ascetical period of the ecclesiastical year and constitutes our preparation to welcome the great feast of Pascha, the Resurrection of Christ and His victory over death, the darkest enemy of humanity.

The arena, then, of the virtues has been opened, as our Church chants; and we are invited, "all who wish to struggle for the prize, to enter, girding ourselves for the noble contest of the fast". Of course, fasting is not the only contest that we are called to undertake during this Great Lent; neither is the purpose of ascesis for us to measure our achievements. The purpose of ascesis is to render good to our soul, to replenish it with demonstrated love toward God and our fellow human-beings, with trust in Divine Providence, with peace, faith and prayer - that is, with rational communion with God.

Our communion with God is primarily hindered by our withdrawing within ourselves, our self-sufficiency, our introverted behaviour, our egocentrism, our arrogance, the pharisaic mask of self-justification and self-satisfaction. This communion with God assists the opening of our heart toward our fellow human-beings, by love, charity, compassion, sympathy, humility, and by the sense that we need the presence of the other in our life.

This is why Orthodox Christian ascesis does not, as mentioned, aim at the gathering of achievements for the increase of human vainglory, but at the increase of love and humility in the soul and of all its good intentions. An Orthodox Christian practicing ascesis knows that nothing can be achieved without the Grace of God, and consequently seeks exclusively to reach the spiritual condition that is pleasing to Divine Grace, namely the condition of selfless, peaceful, and humble love. An Orthodox Christian knows that even this condition is a gift from God, and therefore will always be humble and rejoice under the shadow of this Divine Grace. Such a person knows well that if he becomes filled with pride, as did the Pharisee, if there is no continual struggle for humility, which is equivalent with the self-knowledge of one's weakness, as ascertained through ascesis, then this overshadowing of Divine Grace will be lost and one will be reduced to the state of spiritual dryness and fruitlesness. Consequently, the more one receives grace, the more that same person perceives his or her own unworthiness for this divine gift and of its grandeur.

Behold, then, beloved children in the Lord, the straight path, which is indicated to us by our Holy Church. This path has been travelled successfully by thousands of faithful before us, and it is travelled even today by thousands of our brothers and sisters. Let us too enter on this path. Let us too fight the good fight of selfless love, of fasting, of prayer, and of humility that raises us high, in order that we may receive in purity the life-giving Resurrection of our Lord Jesus Christ. Amen.

Holy and Great Lent, 2001.



# ON THE OCCASION OF HOLY EASTER

Protocol Number 241

Christ is Risen!

"So that, just as Christ was raised from the dead by the glory of the Father, so we too might walk in newness of life" [Rom. 6:4]

The triumphant proclamation "Christ is Risen", the victorious paean over Death and Hades, is repeated today by innumerable faithful Christians throughout the world. As Alexandros Papadiamantis, the devout writer of short stories from Skiathos (the one hundred and fiftieth anniversary of whose birth and the ninetieth anniversary of whose death we

celebrate this year) writes, "The Church, throwing offits mourning attire, arrays itself in a radiant, white garment, as if the whiteness and the radiance of the Angel, who rolled away the stone from the tomb, is reflected by it."

The Church of Christ celebrates and the mouth of the faithful is filled with joy on saying "The Lord is Risen". Since we know that "Christ, being raised from the dead, will never die again; death no longer has dominion over Him" [Rom. 6:9]; and, moreover, we believe and are aware that since we have been buried with Christ through baptism, we will live with Him in eternity. This is salvation, this is the cause of our joy and of the celebratory Paschal festival. New life in Christ is already an actual fact. The life of the faithful after the Resurrection of Christ is not as it was before it. The Holy Spirit has already descended and is indwelling in the Church, in such a way that our life is already being lived within Divine Grace, within the uncreated energies of the Divine, which in various ways benefit us and renew us.

However, this great gift of God to us encompasses our commitment to Him from gratitude and love to accept the gift, for us to make our own the life of the resurrection that is offered, that we live the call worthily and that we walk in newness of life. For the Resurrection of Christ will be an event relating to the person of each one of us only when we are identified with Christ and become kindred with the likeness of His death to sin, living together with Him in God, reborn in the Holy Spirit and being continuously cleansed, remaining His dwelling-place.

This newness of life, the new life into which the Resurrection of Christ admits us, is the life with the Divine Grace, a life which is directed by the Holy Spirit, with our consent and approval.

For us, the world has been expanded. Its limits are not to be found in material reality. Our interests are not limited to the limits of created nature. We look for the life beyond the body and we prepare for eternity.

Within this perspective of the Resurrection, the happenings of this world assume a different dimension. Afflictions are confronted in their true form as being transient. The burden of human misery is mitigated through hope. God-given joys are sanctified and are experienced as a foretaste of eternal joy, which no one is able to take from us. Our entire life is transformed into something new, different from that of those who are far from Christ. There already predominates within us the joy and certainty of the Resurrection, which fortifies us with courage, hopefulness, interest in and love for our fellow man and the whole of creation.

Beloved Children in the Lord,

The Resurrection is not an event which leaves our

life unaffected. It is the foundation of hopefulness, creativity and love, of our concern for all mankind and all of creation, and of our inalienable joy in Christ.

With fatherly love I pray for you all that you may live the joy of the Resurrection in its fulness and that you may walk from henceforth "in newness of life", being guided and sanctified by the Divine Grace, which heals that which is afflicted and supplies than which is lacking.

To Christ our true God Who is risen from the dead and Who grants us new life, be thanksgiving, glory and honour to the ages. Amen.

Holy Easter 2001.

OF HIS EMINENCE GREGORIOS ARCHBISHOP OF THYATEIRA AND GR. BRITAIN

# ON THE OCCASION OF THE HOLY AND GREAT LENT

Beloved in the Lord.

Christ, God-man, has once again found us worthy to reach this heart-searching and truly saving period of the *Triodion* and of the Holy and Great Lent. During these days, the Church stresses this and invites us to spiritual renewal, recollection and fasting. Our Mother the Church reminds us of our nature, that is, that we are the children of God and His creatures.

For seven whole weeks, within the this sacred heart-searching cycle of the Great Lent, the Orthodox Church projects, as it were as a film, the entire history of the human race, from Creation and the Fall of Adam, its disobedience and exile from Paradise, up to the birth and real theanthropic presence of Jesus Christ in the world. And the Church reflects existentially on this great event, that is the creation and fall of man and the rest of creation, up to the day that Christ unnoticed entered the historical orbit of humanity to heal, cleanse, renew and sanctify it and to bring it to its paradisiacal condition.

Great Lent reminds us of the uniqueness and "sanctity of life and of human existence", the which are befitting stressed at this time. For this reason, Great Lent is an event that is universal, transcendental and of all humanity, within which proceeds man, this creature which was made in the form and likeness of God. The entire worshipping and praying Church (and, with it, the Fathers of the Church) reminds

Orthodox Christians, its children, the members of its body, of their ow history. And the history of the Human Race can not be understood, has no meaning, without the fall and exile from Paradise, which occured as a result of the banishment of man from the shadow of Divine Grace.

These sacred days describe, recall and depict through hymns and worship this erroneous and discredited life, beginning with Clean Monday and ending on the evening of the Great Saturday, when the Faithful will hasten joyfully and in festal attire to celebrate the Resurrection of Christ and His victory over death and destruction. They recall the sanctity and the return of man to his Creator and the renewal of sacred hope in the restoration of the kingdom of the children of God.

These days emphasise prayer, fasting, spiritual discipline and love towards our fellow men, the cleanliness of our mind, soul and body. "Chastify, patient endurance, discretion, perseverance, fortitude and similar noble and virtuous powers have been given to us by God and are hostile to the corresponding vices and resist and help us combat them. If we exercise these powers and always have them to hand, then we shall have the sense and the assurance that nothing will ever happen to us that is difficult, painful or unbearable, since we shall think that all these things are merely human and may be overcome by the virtues we possess."

The spirit and the letter of the Great Lent declare the victory of good over evil. The victory of Christ over the antichrist and all opposing powers. Justifiably and with wisdom, the Church brings to mind the Publican and the Pharisee at this time. It reminds us of the Profligate (or Prodigal) Son and the uncharitable and shameless behaviour of the other brother, it reminds us of the judgement of God, which we ought of necessity to have before us at every step of our earthly life. Moreover, it emphasies the achievements and the spiritual contests of the Saints and Martyrs and of all those who were wellpleasing to God through their God-pleasing and holy lives "destitute, persecuted, tormented" [Hebr. 11:37], with thanksgiving accepting the sorrowful things of life, and "of whom the world was not worthy" [Hebr. 11:38].

The spirit and the letter of the Great Lent declare the victory of good over evil. The victory of Christ over the antichrist and all opposing powers. Justifiably and with wisdom, the Church brings to mind the Publican and the Pharisee at this time. It reminds us of the Profligate (or Prodigal) Son and the uncharitable and shameless behaviour of the other brother. It reminds us of the judgement of God, which we ought of necessity to have before us at every step of our earthly life. Moreover, it emphasies the

achievements and the spiritual contests of the Saints and Martyrs and of all those who were well-pleasing to God through their God-pleasing and holy lives "destitute, persecuted, tormented" [Hebr. 11:37], with thanksgiving accepting the sorrowful things of life, and "of whom the world was not worthy" [Hebr. 11:38].

The Church also stresses as this time, as examples of virtue and repentance and saving discipline, those men and women who lived in anonymity but whose spiritual orientation was unshakable and who with confidence in God aimed at recompense, clemency and love. For this reason, they died (in the words of the poet) "happy ... and robed most modestly in their faith they breathed their Jast."

All this, beloved brethren, is brought before us all during the period of these holy days, when the praying Church speaks of God liturgically and sings of the Fall and the lawlessness of human existence; when evil and sinfulness and all that comes from them are engaged in a tremendous contest with good, against love, against freedom, respect and the piety of the children of God.

Consequently, it is imperative not only that we fast and pray heart-searchingly and without ceasing; not only that we attend church and show kindness to ourselves and to the others; not only that we forgive our enemies and our friends; but chiefly we ought to learn to love sincerely and generously following the example of Christ, Who was sacrificed for our own salvation, to release us from the bonds of sin, egoism, pride and self-satisfaction that torture both young and old

Therefore, let the period of the Great Lent be a new beginning for a new life, for a more humane life, for a more correct evaluation of the world around us and of the priorities of this life. Let us not forget the reality of death and that "here we have no lasting city, but we are looking for the city that is to come" [Hebr. 13:14].

The tradition of the Church and daily life teaches us this sacred search for the truth, for what is right, pure, virtuous and of humility; that we have both the power and the assistance of God to succeed in this since we shall be able to conquer the devil and that which is of devil, thereby being elevated to new spheres of the spiritual life, the life which the holy men of God lived over the centuries with confidence and sacred trust having in view the Great High Priest and Overseer of our souls, our Lord Jesus Christ. It is for His Passion and Sacred Resurrection that the Church now prepares us to celebrate and to live existentially. To Him belong glory, dominion and infinite mercy unto the ages of ages.

Great Lent 2001.

#### THE RESURRECTION OF THE LORD

For I have come to serve Adam who became poor, and to give my life as a ransom for the many who cry to me: Glory to you! [a hymn of Easter]

Our Mother Church once again invites us to celebrate the Passion and the light-bearing Resurrection of our Lord Jesus Christ. The Resurrection is the supreme divine act for the redemption of the race of Mankind. This paramount event occured within History, into which, two thousand years ago, the Son and World of God entered. And, just as with the Nativity of Christ, so His Passion and Resurrection is a 'sign which is spoken against' by those who have not tasted that 'the Lord is gracious' and that mighty is His power and grace resulting in the word of the Lord prevailing for all time. As the Divine Paul writes so very characteristically, 'For the word of the cross is to them that are perishing foolishness; but unto them that are being saved it is the power of God' [1 Cor. 1:18].

Passion, cross and death were followed by the lightbearing Resurrection and the God-Man's victory over death, decay and oblivion. Thus, the fact of the Resurrection of the Lord is the final and most important act of the Triune God in restoring peace between God and man and between the Creator and Creation, of which the 'builder and maker is God' [Hebr. 11:10]. The Resurrection of Christ establishes the beginning of a new life, a new and unique age, a new era, 'We feast death's slaughter, the overthrow of Hell, the first fruits of a new, eternal life: and dancing we hymn the cause: the only blessed and most glorious God of our Fathers' [a hymn of Easter]. Justifiably, the Sacred Writers of the New Testament deal at length with the Resurrection, which inspires, restrains and encourages them in the superhuman contest that they conducted against idolatry, deception, falsehood, perplexity and nihilism that were the chief tribulations of the ancient world.

Thus, the Great High-priest and overseer of souls, Christ the God-Man, entered History to reveal to us all truth, to teach us of the divine love and compassion, to reconcile us with the Creator, to adopt us and to assure us that by inherent strength we are heirs of and partakers in the Kingdom of God. We are filled by Christ, are inspired by God and are citizens of heaven, through the grace of Christ Who suffered and rose from the dead, Whose Resurrection we once again celebrate together with all the Christians throughout the world. Herein is an admirable sign which reminds and convinces us of the inner unity of separated Christians and it proclaims the light-bearing Resurrection and the Passion and the Death and the sacred, undying, ceaseless witness of the Apostles and of the early Christians. Thus, together with the poet, let us proclaim, 'The day of resurrection, let us be radiant, O peoples, Pascha, the Lord's Pascha, for from death unto life, and from earth unto heaven, Christ our God has brought us over as we sing, as we sing the triumphant song' [a hymn of Easterl.

However, my beloved brethren, in order for the message of the Resurrection to remain living, authentic and apostolic; for the divine love and compassion towards the human Race to be spoken of and for mankind to

deepen its knowledge of the Mystery of the sacrifice of Christ risen from the dead; for us to learn better of the mercy of God, which Divine Grace has munificently poured out on us, and for it to become the common possession and inheritance of the whole world: It is essential that we live this Truth in our daily life, positively, in a lively manner, and existentially, just as did the Fathers and teachers of the Church. We must teach it and proclaim it at times both opportune and inopportune. We must continuously refine our ecclesiastical and Christian knowledge. We much make each home a domestic Church, in the sacred atmosphere of which the vitality and character of the Crucifixion and the Resurrection of Christ may find breath. The Cross and the Resurrection, the sorrow and the joy of the glorified Christ must prevail in our thought, life and daily activities.

I take this occasion to repeat yet once again that we as Orthodox Christians need to establish more Orthodox confessional schools, in the classes of which may be taught the Orthodox Christian Tradition - the gladdening and hope-bearing message of the Resurrection, the joy, colour and ethos which we as Eastern Orthodox Christians have preserved - and by our presence in this blessed and free Society pass it on to the wider Community. We need an Ecclesiastical and Theological Institution, in the bosom of which Theology, Catechetics, History and the Worship of our Orthodox Church may be taught, thereby interpreting the Faith of the Passion and Resurrection of the Lord. For this reason, it is hoped that you will become generous supporters of Traditional Education, that you will increase your positive, financial and moral interest and your love towards these works, whose purpose is to assist our Flock. They strengthen the youth and young people, the family and, in general, the society in which we live and progress and build our life and our future with resurrectional optimism.

Closing this paschal message of joy and hallowed assurance, with sacred confidence we expect a better, more just and more peaceful, more ecclesiastical and more Godfearing religious world. We anticipate a more devout, spiritual and humane society. Taking the occasion of these festal days, I want to express my gratitude to the Leader's and those who are numbered among the Faithful of this Biblical Eparchy of the Oecumenical Throne of Constantinople. I express the gratitude of both clergy and laity to those men and women who serve on the councils of our Communities, and as school inspectors and trustees of our churches and communities, Greek-language and Catechetical Schools and the other foundations of this Sacred Archdiocese. May Christ Who is risen from the dead bless them and increase the good things of this life to those who so generously support our Churches, schools and charities - those good and beneficial works on behalf of our fellow-men. Since, by our money and positive effective love, we not only lend to God, Who is merciful and compassionate, but above all we become preachers and messengers and true apostles of the divine and unique Fact of the Resurrection of our Lord Jesus Christ.

For this reason, with justifiable joy and gladness, let us once again celebrate the Passion and the Resurrection of Christ and beg Him as did the sacred Disciples on the way to Emmaus 'Lord, abide with us'. O Lord, come to our house, bless our family and work, enlighten our soul and our mind, bring peace and freedom and justice to the World. Increase our faith so as to praise you, to glorify You as the true God, risen from the dead, unto the ages of ages. Amen.

London, Easter 2001.

### ΕΠΑΦΕΣ ΤΟΥ ΣΕΒΑΣΜΙΩΤΑΤΟΥ ΑΡΧΙΕΠΙΣΚΟΠΟΥ κ. ΓΡΗΓΟΡΙΟΥ

#### ΜΑΡΤΙΟΣ

1. Τό πρωϊ μετέσχε συνεδρίας τῶν Ἐκκλησιαστικῶν ᾿Αρχηγῶν Λονδίνου στόν ᾿Αρχιεπισκοπικό Οἶκο τοῦ Westminster. Τό ἀπόγευμα τόν ἐπισκέφθηκαν διαδοχικά ὁ Στέλιος Στροῦθος καί ὁ Μιχάλης Περατικός. Τό βράδυ παρέστη σέ ἐκδήλωση στή Βουλή τῶν Κοινοτήτων μέ θέμα: "Οἱ ᾿Ολυμπιακοί

'Αγῶνες : 'Η ἐθνική διάσταση".

2. Τό πρωϊ προήδρευσε συνεδρίας μέ θέμα τό 'Ομολογιακό Σχολεῖο τοῦ 'Αγίου Κυπριανοῦ. Τό ἀπόγευμα τόν ἐπισκέφθηκε ὁ νέος Διευθυντής τοῦ 'Ελληνικοῦ Κέντρου Λονδίνου, Γεώργιος Τατσόπουλος. Τό βράδυ τέλεσε τούς Α΄ Χαιρετισμούς στόν 'Ιερό Ναό 'Αγίου Γεωργίου, Κingston, καί στή συνέχεια παρεκάθησε σέ δεῖπνο πού παρέθεσε πρός τιμήν του ἡ ἐκεῖ Κοινότητα.

3. Τόν ἐπισκέφθηκαν διαδοχικά ὁ Σωτήρης Όρθοδόξου, ἡ Λίτσα, ὁ Γιάννης καί ἡ Χριστίνα Θεοδοσίου, ἡ Δρ. Ρεθέκκα Όρθοδόξου οἱ Νικόλαος Χατζηπατέρας καί Σπύρος Πολέμης ὁ Άρχιμανδρίτης Μάξιμος Κάππας καί ἡ Μαρία

Βαϊου.

4. Τέλεσε τή Θεία Λειτουργία στόν Καθεδρικό Ναό τῶν 'Αγίων Πάντων Λονδίνου, ὅπου καί ἀπένειμε τό ἐκκλησιαστικό ὀφφίκιο τοῦ 'Αρχιμανδρίτη στόν Πρεσβύτερο Θεοφάνη Πέτρου. 'Αργότερα, καί στόν ἴδιο Ναό, τέλεσε τή βάπτιση τοῦ τέκνου τοῦ Κυριάκου καί τῆς Τracey Καραγιώργη, ὀνομάσας αὐτό Γεώργιο, καί στή συνέχεια παρέστη στή δεξίωση πού ὀργάνωσε ὁ παπποῦς τοῦ παιδιοῦ στό ἑστιατόριό του Elysee.

5. Τόν ἐπισκέφθηκαν διαδοχικά ὁ Ἅγγελος ᾿Αολανίδης συνοδευόμενος ἀπό τόν Διαμαντή Π. Πατέρα ὁ Γιῶργος Γεωργίου ὁ ἀνδρέας Γκαθᾶς; ὁ Φάνος καί ἡ Μαρία Θεοφάνους καί ὁ Δημήτριος Παναγιώτου. Τέλεσε ἐπιμνημόσυνη δέηση στό Κοιμητήριο Hamstead γιά τόν Γεώργιο Καραντόκη.

6. Τόν ἐπισκέφθηκαν διαδοχικά ὁ Γιῶργος Χατζηφάνης καί ὁ Φοϊθος καί Γρηγορία Χριστοφορίδου, οἱ ὁποῖοι καί παρεκάθησαν σέ δεῖπνο

στήν 'Αρχιεπισκοπή.

7. Τόν ἐπισκέφθηκαν διαδοχικά ἡ Μαρία Φαφαλιοῦ ὁ ᾿Αρχιμ. Νικηφόρος Κυκκώτης καί ὁ Πρωτοπρ. Σωτήριος Παναγιωτόπουλος καί οἱ Χρῆστος Χρήστου μέ τόν ᾿Ανδρέα καί τή Μαρία Χρήστου. ᾿Αργότερα παρέστη σέ διάλεξη τοῦ Συντηρητικοῦ Βουλευτῆ Francis Maude σχετικά μέ τήν Κύπρο, πού δόθηκε στά κεντρικά γραφεῖα τοῦ κόμματος τῶν Συντηρητικῶν.

8. Παρακολούθησε συναυλία με τίτλο "Βυζαντινές 'Εμπνεύσεις" στό Queen Elizabeth Hall τοῦ Λονδίνου. 9. Τόν ἐπισκέφθηκαν διαδοχικά ὁ Σταῦρος καί ἡ Χριστίνα Σολωμοῦ, πού παρεκάθησε σε γεῦμα στήν 'Αρχιεπισκοπή' καί ὁ Μάριος Ναζίρης. Τό ἀπόγευμα τέλεσε τούς Β΄ Χαιρετισμούς στόν ἱερό Ναό 'Αγίων Κοσμᾶ καί Δαμιανοῦ τῶν 'Αναργύρων στό Βόρειο Λονδῖνο καί στή συνέχεια παρεκάθησε σε δεῖπνο

πού παρέθεσε ή Κοινότητα.

11. Τέλεσε τή Θ. Λειτουργία στόν Καθεδρικό Ναό Κοιμήσεως τῆς Θεοτόκου καί 'Απ. 'Ανδρέα, Βιππιηβημπ. Στή συνέχεια προήδρευσε συνεδρίας τῶν Κηδεμόνων τοῦ Ναοῦ καί ἀργότερα ἐπισκέφθηκε τόν ἀσθενοῦντα ἰερέα Νικόλαο Σκαπούλη στό Νοσοκομεῖο.

12. Τόν ἐπισκέφθηκε ὁ ᾿Ανάργυρος Σταυρόπουλος, συνοδευόμενος ἀπό τήν κόρη καί τόν γαμπρό του. Στή συνέχεια παρεκάθησε σέ γεῦμα πού ὀργάνωσε τὅ Hellenic Benevolent Fund σέ κεντρικό ξενοδοχεῖο τοῦ Λονδίνου. ᾿Αργότερα παρέστη στήν ἐτήσια

'Ημέρα τῆς Κοινοπολιτείας στό Westminster Abbey καί στή συνέχεια σέ δύο δεξιώσεις, ἡ μία στό Marlborough House (παρουσία τῆς Βασιλίσσης 'Ελισάβετ, τοῦ Δουκός τοῦ 'Εδιμβούργου Φιλίππου καί τοῦ Πρίγκηπος Καρόλου) καί ἡ ἄλλη στό ξενοδοχεῖο Claridges πρός τιμήν τοῦ Πρέσβυ τῆς Γιουγκοσλαβίας.
13. Προήδρευσε συνεδρίας τῶν Κοινοτήτων Βορείου 'Αγγλίας, στήν πόλη Manchester. Στή συνέχεια ἐπισκέφθηκε τήν οἰκία τοῦ Πανίκου Παναγῆ.

14. Τό πρωϊ ἐπιθεώρησε ἕνα ἀκίνητο στό Whalley Lane πού ἐνδιαφέρεται νά τό ἀγοράσει τό Ἐκπαιδευτικό "Ιδρυμα τοῦ 'Αγίου Νικολάου. Επιστρέψας στό Λονδῖνο, παρέστη σέ δεξίωση στήν οἰκία τοῦ 'Αρχιραββίνου πρός τιμήν τοῦ 'Αρχιεπισκόπου Καντουαρίας Δρος Γεωργίου Carey. 15. Τόν ἐπισκέφθηκε ὁ Χρῆστος Κουππάρης. Τό ἀπόγευμα τέλεσε τούς 'Χαιρετισμούς στόν 'Ιερό Ναό Προφήτου 'Ηλιού, Reading, καί στή συνέχεια παρεκάθησε σέ δεῖπνο πού παρέθεσε ἡ Κοινότητα.

16. Τόν ἐπισκέφθηκαν διαδοχικά ἡ ᾿Αγγελική Τσεγκίνη μετά τοῦ υἰοῦ της Νίκου (οἱ ὁποῖοι καί παρεκάθησαν σέ γεῦμα στήν ᾿Αρχιεπισκοπή)· καί ὁ ᾿Αρχιμ. Παντελεήμων Τσορμπατζόγλου μετά τοῦ Γιάννη Βάρκα. Τό ἀπόγευμα τέλεσε τούς Γ΄ Χαιρετισμούς στόν Ἱερό Ναό ʿΑγίας Αἰκατερίνης, Βαιρετ, καί στή συνέχεια παρεκάθησε σέ δεῖπνο πού παρέθεσε ἡ Κοινότητα.

18. Τέλεσε τή Θ. Λειτουργία στόν 'Ιερό Ναό Παμμεγίστων Ταξιαρχῶν, στήν πόλη Margate, καί στή συνέχεια μνημόσυνο τοῦ ἥρωα τῆς Κύπρου Εὐαγόρα Παλληκαρίδη. 'Αργότερα παρεκάθησε σέ γεῦμα πού

παρέθεσε ή Κοινότητα.

19. Μετέθη στήν πόλη Bristol ὅπου παρέστη στά ἐγκαίνια τοῦ Ἰνστιτούτου Ἑλληνικῶν καί Ρωμαϊκῶν Σπουδῶν τοῦ ἐκεῖ Πανεπιστημίου, παρακολούθησε δέ καί τή διάλεξη τῆς Καθηγήτριας Μαρίνας Warner μέ τίτλο: "Μεταμόρφωσις: 'Η ἱστορία τῆς ᾿Αράχνης." Στή συνέχεια παρεκάθησε στό δεῖπνο πού παρέθεσε τό Ἰνστιτοῦτο.

20. Τόν ἐπισκέφθηκε ὁ Παράσχος ᾿Αναστασιάδης. Στή συνέχεια μετέθη στήν Κοινότητα ᾿Απ. Βαρνάθα ὅπου παρέθεσε γεῦμα πρός τιμή τοῦ Δημάρχου καί τοῦ ᾿Αρχιγραμματέα τῆς Δημαρχίας τοῦ Haringey. Τό βράδυ παρεκάθησε σέ δεῖπνο πού παρέθεσε ὁ

Νικόλαος Σ. Λαιμός.

21. Τέλεσε τή Νεκρώσιμη 'Ακολουθία γιά τήν Θέκλα Ζαρμα στόν 'Ιερό Ναό 'Αγίου 'Ιωάννου Θεολόγου, Ηακκης. 'Αργότερα, παρεκάθησε σέ γεῦμα πού ὀργάνωσε ὁ Φιλανθρωπικός Σύνδεσμος Γυναικῶν Finchley καί Barnet στό οἴκημα τῆς Κυπριακῆς 'Αδελφότητος. Τό ἀπόγευμα τόν ἐπισκέφθηκαν ὁ Sir John Tavener μετά τῆς Patricia Rozario καί στή συνέχεια παρέστη σέ ἐκδήλωση γιά τήν ἑκατονταετηρίδα τῆς 'Αγγλικανικῆς 'Επισκοπῆς Kensington.

22. Τόν ἐπισκέφθηκαν διαδοχικά ὁ Κωνσταντίνος Γεόμελος ἡ Σούλα Παναγή μετά τῆς μητρός της καί ὁ Οἰκονόμος Ἰωσήφ Παλιούρας. ᾿Αργότερα παρέστη σέ συνεδρία στό Croydon πού ὀργάνωσε ἡ τοπική Δημαρχία ἀναφορικά μέ τό 'Ορθόδοξο 'Ομολογιακό

Σχολεῖο τῆς περιοχῆς.

23. Τόν ἐπισκέφθηκαν διαδοχικά ὁ Παναγιώτης Κουννῆς καί οἱ Ἰωάννης καί Μαρίνα Simons. Τό ἀπόγευμα τέλεσε τούς Δ΄ Χαιρετισμούς στόν Καθεδρικό Ναό 'Αγίου Νικολάου Shepherd's Bush Λονδίνου καί στή συνέχεια παρεκάθησε σέ δεῖπνο πού παρέθεσε ή Κοινότητα.

24. Τόν ἐπισκέφθηκε ὁ ᾿Αρχιμ. Παντελεήμων Κουλούρης. Τό ἀπόγευμα τέλεσε Μέγαν Ἑσπερινό

στό Παρεκκλήσιο τῆς 'Αρχιεπισκοπῆς. Τό βράδυ . παρεκάθησε στό ἐπίσημο δεῖπνο σέ κεντρικό ξενοδοχεῖο τοῦ Λονδίνου, πού ὀργανώνει κάθε χρόνο ἡ "Ελληνική 'Ορθόδοξος Φιλανθρωπική 'Οργάνωση'' μέ τήν εὐκαιρία τῆς 'Εθνικῆς 'Επετείου

τῆς 25ης Μαρτίου 1821.

25. Τέλεσε τή Θ. Λειτουργία καί τή Δοξολογία γιά τήν 25η Μαρτίου 1821, στόν Καθεδρικό Ναό τῆς Αγίας Σοφίας Λονδίνου. Στή συνέχεια παρέστη σέ δεξίωση στήν Ελληνική Πρεσβεία. Τό ἀπόγευμα παρέστη στόν πανηγυρικό ξορτασμό πού όργάνωσε ή Κυπριακή 'Αδελφότητα Λονδίνου, μέ ὁμιλητή τόν

Έλληνα Πρέσβυ 'Αλέξανδρο Σάνδη.

26. Τόν ἐπισκέφθηκαν διαδοχικά ὁ Μιχαήλ Τακούσιης ὁ ᾿Αρχιμ. Λεόντιος ᾿Αριστοτέλους μετά τοῦ 'Ανδρέα 'Ιωάννου (οἱ ὁποῖοι καί παρεκάθησαν σέ γεῦμα) καί ἡ Ελένη Κυράτζα. Τό ἀπόγευμα παρέστη σε πολιτική συγκέντρωση, στήν όποία μίλησαν οἱ 'Υπουργοί 'Εξωτερικῶν τῆς 'Ελλάδος, Γεώργιος Παπανδρέου, καί Βρετανίας, Robin Cook. 27. Τόν ἐπισκέφθηκαν ὁ π. ᾿Αθανάσιος Ledwich μέ τόν Πρόεδρο τῆς Ἐκκλησιαστικῆς Ἐπιτροπῆς τῆς Κοινότητος 'Αναλήψεως τοῦ Σωτῆρος, Rugby, John Allitt. Άργότερα ἐπισκέφθηκε τόν Φίλιππο Στασόπουλο καί στή συνέχεια παρέστη σέ ἀποχαιρετιστήρια δεξίωση πρός τιμήν τῆς Marcia Saunders, στό Νοσοκομεῖο Whittington καί τό βράδυ

28. Τόν ἐπισκέφθηκαν ὁ Μιχάλης Προκοπίου καί ἡ Κατερίνα Γιακουμῆ. Τό βράδυ τέλεσε τούς Χαιρετισμούς στόν ἱερό Ναό Παναγίας τῆς Χρυσελεούσης καί 'Αγίας Μαρίνας, τῆς Κοινότητος Stoke-on-Trent, καί στή συνέχεια παρεκάθησε σέ

παρεκάθησε σέ δεῖπνο σέ ἑλληνικό ἑστιατόριο στό

δεῖπνο πού παρέθεσε ή Κοινότητα. 30. Τόν ἐπισκέφθηκε ὁ ἱερομόναχος τοῦ Αγίου Όρους Ἰωσήφ. Τό ἀπόγευμα παρέστη στήν Ἐθνική Έορτή τῆς 25ης Μαρτίου 1821 τοῦ Ἑλληνικοῦ Κολλεγίου Λονδίνου. Τό βράδυ τέλεσε τόν 'Ακάθιστο "Υμνο στόν 'Ιερό Ναό 'Αγίας Τριάδος, Birmingham, καί στή συνέχεια παρεκάθησε σέ δειπνο πού παρέθεσε ή Κοινότητα στό έστιατόριο τοῦ

Προέδρου της, Γιάννη Στυλιανοῦ. 31. Τέλεσε τή βάπτιση στόν Καθεδρικό Ναό 'Απ.

'Ανδρέου, Kentish Town, τῆς θυγατρός τοῦ 'Ανδρέα καί τῆς Στέλλας Ἰωσήφ, στήν ὁποία ἔδωσε τό ὄνομα Harriette. Στή συνέχεια παρέστη στή δεξίωση πού δόθηκε σέ κεντρικό ξενοδοχεῖο τοῦ Λονδίνου.

#### ΑΠΡΙΛΙΟΣ

Palmer's Green.

1. Τέλεσε τή Θ. Λειτουργία στόν ἱερό Ναό 'Αγίου 'Ιωάννου τοῦ Θεολόγου, Hackney, Λονδίνου, καί στή συνέχεια παρεκάθησε σέ γεῦμα πού παρέθεσε ή Κοινότητα. 'Αργότερα βάφτισε στόν Καθεδρικό Ναό τῆς Παναγίας, Wood Green, B. Λονδίνου, τό θυγάτριο τοῦ Δίωνος καί τῆς Lorraine Λιβέρα, δίνοντάς της τό ονομα Alysia Εἰρήνη, καί στή συνέχεια παρέστη στή δεξίωση πού δόθηκε ἀπό τούς γονεῖς τοῦ παιδιοῦ.

3. Προήδρευσε συνεδρίας τῶν Βοηθῶν του Έπισκόπων, μέ τούς ὁποίους στή συνέχεια παρεκάθησε σέ γεῦμα. 'Αργότερα τόν ἐπισκέφθηκαν διαδοχικά ὁ Φραγκῖσκος Χωνιδάκης, ὁ π. Christopher Rogers, καί ή Tilaye Habtegebriel. Τό βράδυ παρέστη σέ όμιλία τοῦ Γ. Γραμματέα τοῦ ΑΚΕΛ Κύπρου, Δημήτρη Χριστόφια, μέ θέμα "Η θέση τοῦ ΑΚΕΛ

στό Κυπριακό Πρόβλημα".

4. Τόν ἐπισκέφθηκαν διαδοχικά ἀντιπροσωπία τοῦ 'Ιερατικοῦ Συνδέσμου τῆς 'Αρχιεπισκοπῆς· ὁ 'Ιωάννης 'Αντωνιάδης ή Γεωργία Σωκράτους καί οί Μάριος, "Ολγα καί Ελένη Γεωργιάδη. Τό ἀπόγευμα προήδρευσε συνεδρίας τῆς Ἐπιτροπῆς Κατηχητικῶν

τῆς 'Αρχιεπισκοπῆς.

5. Τόν ἐπισκέφθηκε ὁ Μιχάλης Προκοπίου.

6. Τόν ἐπισκέφθηκαν διαδοχικά ὁ Βασίλης Μάντζος· ὁ Βησσαρίων ᾿Αγαθίτσας ὁ Mark Troop ἡ Μαρία Τσελεπή. 'Αργότερα ἐπισκέφθηκε στό Νοσοκομεῖο

τόν Τάσο Παναγίδη.

7. Τέλεσε τή Θ. Λειτουργία στόν Ἱερό Ναό τοῦ 'Αγίου Λαζάρου καί 'Απ. 'Ανδρέου, Forest Gate 'Ανατολικοῦ Λονδίνου, καί στή συνέχεια παρεκάθησε σέ γεῦμα πού παρέθεσε ἡ Κοινότητα. 'Επιστρέφοντας 'Αρχιεπισκοπή, στήν ἐπισκέφθηκαν διαδοχικά ὁ ᾿Ανδρέας Μασούρης καί ό 'Αρχιμ. Διονύσιος Κυκκώτης.

8. Τέλεσε τή Θ. Λειτουργία στόν 'Ιερό Ναό 'Απ. Λουκᾶ καί 'Αγίας Τριάδος, Birmingham, καί ἐν συνεχεία τόν άγιασμό τῶν ἐγκαινίων τῆς Αἰθούσης Συνεδριάσεων τῆς Κυπριακῆς 'Εστίας. 'Αργότερα παρεκάθησε σέ γεῦμα πού παρέθεσε ἡ Κοινότητα. Τό ἀπόγευμα τέλεσε τόν Έσπερινό τοῦ Νυμφίου στόν Καθεδρικό Ναό τῆς Παναγίας καί 'Απ. 'Ανδρέα, Birmingham, καί στή συνέχεια παρεκάθησε σέ δεῖπνο

πού ὀργάνωσε ἡ Κοινότητα.

9. Τόν ἐπισκέφθηκαν διαδοχικά ὁ ἀντώνης Έμπειρῖκος ὁ Τσαμπῖκος Παπάζογλου ὁ Μανώλης Σταυριανάκης. Τό ἀπόγευμα τέλεσε τόν Εσπερινό τοῦ Νυμφίου, ἀρχικά στό Παρεκκλήσιο τῆς Αρχιεπισκοπῆς καί στή συνέχεια στόν Ἱερό Ναό Αγίου Παντελεήμονος, Harrow Λονδίνου, ὅπου στή συνέχεια παρεκάθησε σέ δεῖπνο.

10. Τόν ἐπισκέφθηκαν διαδοχικά ἡ ᾿Αλεξάνδρα Βογιατζίδου καί ὁ Παράσχος 'Αντωνιάδης μαζί μέ όμάδα ἱεροψαλτῶν ἀπό τήν Ἑλλάδα. Τό ἀπόγευμα τέλεσε τόν Εσπερινό τοῦ Νυμφίου, ἀρχικά στό Παρεκκλήσιο τῆς 'Αρχιεπισκοπῆς καί στή συνέχεια στόν Ἱερό Ναό ʿΑγ. Νεκταρίου Battersea Λονδίνου,

**ὅπου καί παρεκάθησε σέ δεῖπνο.** 

11. Τόν ἐπισκέφθηκαν ὁ ᾿Αχιλλέας καί ἡ Κατερίνα Δεσπότη. Τό έσπέρας τέλεσε τόν Έσπερινό τοῦ Εὐχελαίου ἀρχικά στό Παρεκκλήσιο 'Αρχιεπισκοπῆς καί στή συνέχεια στόν 'Ιερό Ναό 'Αγίου Δημητρίου Edmonton Λονδίνου, ὅπου καί παρεκάθησε σέ δεῖπνο.

12. Τό πρωί τέλεσε τή Θ. Λειτουργία στό Παρεκκλήσιο τῆς ᾿Αρχιεπισκοπῆς καί στή συνέχεια παρέστη σέ τελετή στό Westminster Abbey παρουσία τῆς Βασίλισσας Ἐλισάβετ. Τό ἀπόγευμα τέλεσε τόν Έσπερινό τῶν Δώδεκα Εὐαγγελίων ἀρχικά στό Παρεκκλήσιο τῆς 'Αρχιεπισκοπῆς καί στή συνέχεια στόν Καθεδρικό Ναό 'Αγίου Νικολάου, Shepherd's Bush Λονδίνου, ὅπου καί παρεκάθησε σέ δεῖπνο.

13. Προέστη τῆς 'Ακολουθίας τῶν Μεγάλων 'Ωρῶν καί τέλεσε τόν Έσπερινό τῆς Αποκαθήλωσης, στό Παρεκκλήσιο τῆς 'Αρχιεπισκοπῆς. Τό ἐσπέρας προέστη τῆς 'Ακολουθίας τοῦ 'Επιταφίου ἀρχικά στό Παρεκκλήσιο τῆς ᾿Αρχιεπισκοπῆς καί στή συνέχεια στόν Καθεδρικό Ναό τῆς 'Αγίας Σοφίας Λονδίνου.

14. Προέστη τῆς 'Ακολουθίας τῆς 'Αναστάσεως άρχικά στό Παρεκκλήσιο τῆς 'Αρχιεπισκοπῆς καί στή συνέχεια στόν Καθεδρικό Ναό τῆς 'Αγίας

Σοφίας Λονδίνου.

15. Προέστη τοῦ 'Εσπερινοῦ τῆς 'Αγάπης στόν Καθεδρικό Ναό τῶν Αγίων Πάντων Λονδίνου, όπότε τό Ἱερόν Εὐαγγέλιον ἀνεγνώσθη σέ πολλές γλῶσσες.

16. Τόν ἐπισκέφθηκαν διαδοχικά οἱ Τσαμπῖκος Παπάζογλου, Χρῆστος Πρωτοπαπᾶς, καί William Stuart.

17. Τέλεσε τήν ἔναρξη ἐπιμορφωτικῶν μαθημάτων διδασκαλίας παραδοσιακῶν Ἑλληνικῶν χορῶν, στόν Ίερό Ναό Άγ. Δημητρίου Edmonton Λονδίνου. Έπιστρέψας στήν 'Αρχιεπισκοπή, τόν ἐπισκέφθηκε ό Γεώργιος Σεργίου μαζί μέ τόν γιό του. 'Αργότερα τέλεσε τή νεκρώσιμη 'Ακολουθία γιά τήν Μηλίτσα Γιάννα στόν 'Ιερό Ναό 'Αγ. Παντελεήμονος Harrow. Τό βράδυ παρεκάθησε σέ δεῖπνο στό 'Εστιατόριο

"Νίκη" τοῦ Παντελῆ Δημοσθένους.

18. Τέλεσε μνημόσυνο τοῦ Μιχάλη Παπαδόπουλου στό Παρεκκλήσιο τῆς ᾿Αρχιεπισκοπῆς. ᾿Αργότερα τέλεσε τή νεκρώσιμη ᾿Ακολουθία γιά τόν Κυριάκο Κοῦτο, στόν Καθεδρικό Ναό ʿΑγίου Νικολάου, Shepherd's Bush Λονδίνου. Στή συνέχεια μετέβη στήν πόλη Middlesbrough, ὅπου τέλεσε Ἑσπερινό στό ἐκεῖ Παρεκκλήσιο τοῦ Εὐαγγελισμοῦ τῆς Θεστόκου καί ἀργότερα φιλοξενήθηκε στήν οἰκία τοῦ Σταύρου καί τῆς Χαρίκλειας Μιχαήλ.

 Τέλεσε τή Θ. Λειτουργία στήν Ἰερά Μονή Κοιμήσεως τῆς Θεοτόκου στήν Normanby (Witby),

**ὅπου καί παρεκάθησε σέ γεῦμα.** 

20. Παρακολούθησε τήν ὅπερα τοῦ Bellini "I Capuleti e i Montecchi" στό Royal Opera House, Covent Garden τοῦ Λονδίνου .

21. Παρέστη στήν τελετή λήξης τῶν ἐπιμορφωτικῶν μαθημάτων χοροῦ πού ἔγινε στήν αἴθουσα τελετῶν τῆς Κοινότητος 'Απ. Βαρνάθα Wood Green Λονδίνου, ὅπου καί παρεκάθησε σέ δεῖπνο.

22. Τέλεσε τή Θ. Λειτουργία στόν Ίερό Ναό Άγίου Γεωργίου τοῦ Μεγαλομάρτυρος, στό Kingston-upon-Thames, ὅπου καί παρεκάθησε σέ γεῦμα. Τό ἀπόγευμα τέλεσε τόν Έσπερινό στόν ἴδιο Ναό. Ἐπιστρέψας στήν ᾿Αρχιεπισκοπή, τόν ἐπισκέφθηκε

τό ζεῦγος Serif Habib.

23. Τέλεσε τή Θ. Λειτουργία στόν Παρεκκλήσιο τῆς Άρχιεπισκοπῆς. Στή συνέχεια τόν ἐπισκέφθηκαν διαδοχικά οἱ Νῖκος Παπαδόπουλος, Γιάννης Νασλίδης, Παῦλος Τριχόπουλος, Διαμαντῆς Π. Πατέρας, καί Γεώργιος 'Αμιρχώμ.

24. Τόν ἐπισκέφθηκαν διαδοχικά ἡ Tilaye Habtegebriel, καί ὁ David McRae. Τό ἀπόγευμα παρέστη στήν ἐπιμνημόσυνη δέηση γιά τά θύματα τῆς Γενοκτονίας τῶν ᾿Αρμενίων τό 1915. Ἡ τελετή ἔγινε στόν ᾿Αρμενικό ᾿Αποστολικό Ναό τοῦ St. Sarkis στό Kensington Λονδίνου.

26. Τόν ἐπισκέφθηκαν ἡ Μαρία Μητσάκα καί ὁ Γεώργιος Χατζηϊωάννου τῆς Ἑλληνικῆς Πρεσθείας. ᾿Αργότερα παρέστη σέ δεξίωση στήν Πρεσθεία τοῦ Ἰοραήλ γιά τά 53 χρόνια ἀπό τήν ἵδρυση τοῦ κράτους αὐτοῦ. Τό βράδυ παρεκάθησε σέ δεῖπνο

στήν οἰκία τοῦ Σπύρου Νεοφύτου.

27. Τόν ἐπισκέφθηκαν οἱ Προϊστάμενοι τῶν Ἐκπαιδευτικῶν ᾿Αποστόλων Ἑλλάδος καί Κύπρου, Μαρία Μητσάκα καί Σάθθας Παυλίδης. ᾿Αργότερα τόν ἐπισκέφθηκαν οἱ Λάκης Παναγῆ καί Χρῆστος Σωκράτους.

28. Τέλεσε τήν νεκρώσιμη 'Ακολουθία γιά τόν Γεώργιο Λυγνό στόν Καθεδρικό Ναό τῆς 'Αγ. Σοφίας Λονδίνου. Στή συνέχεια μετέθη στήν πόλη Plymouth. 29. Τέλεσε τή Θ. Λειτουργία στόν 'Ιερό Ναό τῶν 'Αγίων Δημητρίου καί Νικήτα, Plymouth, ὅπου καί παρεκάθησε σέ γεῦμα. 'Επιστρέφων στό Λονδῖνο, ἐπισκέφθηκε τό ζεῦγος Robin καί Lillian Amis στήν οἰκία τους στό South Brent.

30. Τόν ἐπισκέφθηκε τό ζεῦγος Νικολάου καί Μαρίκας Πούλιου. Τό βράδυ μετέσχε σέ ἐκπαιδευτικό συνέδριο πού ὀργάνωσε τό παράρτημα ΑΚΕΛ ᾿Αγγλίας, μέ θέμα "'Ο ρόλος τῆς Παροικιακῆς Ἐκπαίδευσης στή διατήρηση τῆς Ταυτότητας."

### HIS EMINENCE ARCHBISHOP GREGORIOS' DIARY

#### MARCH

- I. In the morning, His Eminence the Archbishop was present at a meeting of London Church Leaders, held at Archbishop's House in Westminster, During the afternoon, he received Stelios Strouthos and Michalis Peratikos. In the evening, he was present at a meeting entitled "The Olympic Games: The Ethical Dimension", held at the House of Commons.
- 2. In the morning, he presided at a policy meeting in connection with St. Cyprian's School. In the afternoon, he received Georghios Datsopoulos, newly-appointed Director of the Hellenic Centre. In the evening, he presided at the First Service of Salutations at the church of St. George the Great Martyr in Kingston-upon-Thames, being entertained to supper by the Community afterwards.
- 3. During the day, he received Sotirios Orthodoxou, Litsa, Yiannis & Christina Theodosiou, & Dr. Revekka Orthodoxou; Nikolaos Hadjipateras & Spyros Polemis; Archimandrite Maximos Kappas; and Miss Maria Vaiou.
- 4. In the morning, he celebrated the Divine Liturgy at the Cathedral of All Saints in Camden Town, at the dismissal of which conferring the office of Archimandrite on Father Theophanes Petrou. Later, and in the same church, he baptised Georghios, the infant son of Kyriakos & Tracey Karaghiorghis and then attended the reception held at the Elysée Restaurant.
- 5. During the morning, he received Angelos Aslanidis & Diamandis P. Pateras; Georghios Georghiou; and Andreas Gavas. At midday, he presided at a memorial service for Georghios Karandokis at Hampstead Cemetery. During the afternoon, he received Fanos & Maria Theophanous and Col. Dimitrios Panaghiotou.
- 6. In the afternoon, he received Georghios Hadjiphanis. In

the evening, he entertained Phoevos & Grigoria Christodoulidis to supper.

- 7. During the day, he received Miss Maria Fafaliou; Archimandrite Nikiphoros Kykkotis & Protopresbyter Sotirios Panaghiotopoulos; and Christos Christou, who was accompanied by Andreas & Maria Christou. In the evening, he attended a lecture concerning Cyprus that was delivered by the Rt. Hon. Francis Maude MP, Shadow Foreign Secretary, at the Conservative Central Office.
- 8. In the evening, he attended a concert entitled "Byzantine Inspirations" at the Queen Elizabeth Hall.
- 9. At midday, he entertained Stavros & Christina Solomou to lunch. In the afternoon, he received Marios Naziris. In the evening, he presided at the Second Service of Salutations at the church of Ss. Cosmas and Damian in Gospel Oak, being entertained to supper by the Community afterwards.
- 11. In the morning, he celebrated the Divine Liturgy at the Cathedral of the Dormition of the Mother of God and St. Andrew the Apostle in Birmingham. Afterwards, he met representatives of the Trustees of the Stiperstones Trust. Later, he was entertained to lunch by the Community, afterwards visiting Father Nikolaos Skapoullis in hospital. 12. In the morning, he received Anargyros Stavropoulos, together with his daughter and son-in-law. At midday, he attended a Fundraising Luncheon organised under the auspices of the Hellenic Benevolent Fund at the Hyatt Carlton Tower. In the afternoon, he was present at the Commonwealth Day Observance at Westminster Abbey. During the evening, he attended a reception marking Commonwealth Day at Marlborough House (held in the presence of HM The Queen, the Duke of Edinburgh and the Prince of Wales) and a further reception, given at

Claridges by TRH the Crown Prince & Princess of Yugoslavia, in honour of the Yugoslav Ambassador & Mme. Jankovic.

13. In the evening, he presided at a meeting of the Communities in the North of England held in Manchester. He later visited the house of Panikos Panaghi.

14. In the morning, he inspected a property in Whalley Range that the Educational Trust of St. Nicholas was considering acquiring. Returning to London, he was present at a reception held at the residence of the Chief Rabbi in honour of Dr. George Carey, Anglican Archbishop of Canterbury.

15. In the afternoon, he received Christos Koupparis. In the evening, he presided at a ceremony of Salutations for the Community of the Prophet Elias in Reading, being entertained to supper afterwards by the Community.

16. He entertained Nikos Tsenghinis and his mother to lunch. During the afternoon, he received Yiannis Varkas and Archimandrite Panteleimon Tsormbatzoglou. In the evening, he presided at the Third Service of Salutations for the Community of St. Catherine in Barnet, the members of which entertained him to supper afterwards.

18. In the morning, he celebrated the Divine Liturgy at the church of the Archangel Michael in Margate, following which he presided at a Memorial Service for the late Evagoras Pallikaridis. He was entertained to lunch by the Community afterwards.

19. In the afternoon, he travelled to Bristol where he attended the opening of the Institute of Hellenic and Roman Studies attached to the university there and a lecture delivered to mark the occasion by Prof. Marina Warner entitled "Metamorphosis: or, the Spider's story". Later, he was a guest at a Dinner given by the Institute.

20. In the morning, he received Paraschos Anastasiadis. At midday, he entertained the Mayor and Chief Officer of the London Borough of Haringey to lunch at the Cathedral of the Dormition of the Mother of God in Wood Green. In the evening, he was entertained to supper by Nikolaos S. Laemos.

21. In the morning, he presided at the funeral of Mrs. Thekla Zarma at the church of St. John the Theologian in Hackney. At midday, he was a guest at the annual Mothers' Day lunch organised by the Greek Women's Philanthropic Association (Finchley & Barnet) at Britannia House. In the evening, he received Sir John Tavener & Miss Patricia Rozario. Later, he was present at a reception held at Syon House to celebrate the centenary of the Anglican episcopal see of Kensington.

22. During the day, he received Constantinos Yeomelos, Miss Soula Panaghi and her mother, and Father Iosif Paliouras. In the evening, he attended a meeting in Croydon organised by the Local Education Authorities in connection with St. Cyprian's Primary School in Thornton Heath.

23. During the day, he received Panaghiotis Kounis and John & Marina Simons. In the evening, he presided at the Fourth Service of Salutations at the Cathedral of St. Nicholas in Shepherd's Bush, being entertained to supper by the Community afterwards

24. In the morning, he received Archimandrite Panteleimon Koulouris. In the afternoon, he presided at Great Vespers in the Chapel of the Archdiocese. In the evening, he was present at the Greek Independence Ball organised by the Greek Orthodox Charity Organisation at the Grosvenor House.

25. In the morning, he celebrated the Divine Liturgy at the

Cathedral of the Divine Wisdom in Bayswater and, in continuation, presided at the *Te Deum* held to commemorate Hellenic Independence Day. Later, he attended a reception given at the Hellenic Embassy in Holland Park. In the afternoon, he attended a celebration of the National Days of Greece and Cyprus organised by the National Federation of Cypriots at the London University Union and addressed by the Hellenic Ambassador.

26. In the morning, he received Michael Takousis. He was entertained to lunch by Archimandrite Leondios Aristotelous & Andreas Ioannou. Returning to Thyateira House, he received Miss Eleni Kyratza. In the evening, he was present at a colloquium held at the Athena Palace and addressed by the Hellenic Foreign Minister and the British Foreign Secretary and entitled "Working together for a strong united Europe".

27. In the morning, he received Father Athanasios Letlwich and the Chairman of the Committee of the Community in Rugby. In the afternoon, he visited Philippos Stassopoulos. Later, he attended the farewell party given for Miss Marcia Saunders at the Whittington Hospital. In the evening, he had supper at the Phanari Restaurant in Palmer's Green.

28. During the morning, he received Michalis Prokopiou and Miss Katerina Yiakoumi. In the evening, he presided at a ceremony of Salutations at the church of Ss. Mary & Marina in Stoke-on-Trent, being entertained to supper by the Community afterwards.

30. In the morning, he received the Haghiorite monk Iosif who was accompanied by Mesdames Katerina & Kytroulas-In the afternoon, he was present at Hellenic College's Independence Day Celebration at St. Columba's Church Hall in South Kensington. In the evening, he presided at the Akathist Hymn at the church of the Holy Trinity in Brighton, being entertained to supper by the Community afterwards at its Chairman's restaurant.

31. In the afternoon, he baptised Harriette, infant daughter of Andreas & Stella Ioasif at the Cathedral of St. Andrew the Apostle in Kentish Town, attending the reception held afterwards at the Churchill International Hotel.

#### APRIL

1. In the morning, he celebrated the Divine Liturgy at the church of St. John the Theologian in Hackney, being entertained to lunch by the Community afterwards. In the afternoon, he baptised Alysia Irene, the infant daughter of Dion and Lorraine Liveras, at the Cathedral of the Dormition of the Mother of God in Wood Green, attending the reception held at the Ristorante San Felice in Brookman's Park afterwards.

3. In the morning, he presided at a meeting of the Hierarchy, entertaining his assistant bishops to lunch afterwards. During the afternoon, he received Frangiskos Ghonidakis, Father Christopher Rogers, and Miss Tilaye Habtegebriel. In the evening, he was present at a lecture delivered by Dimitris Christophias entitled 'The position of AKEL on the Cyprus Problem' and organised by the Progressive Party of Working People of Cyprus (AKEL) in Britain.

4. In the morning, he received members of the Clergy Fraternity. During the afternoon, he received Ioannis Antoniadis; Mrs. Georghia Sokratous; and Marios, Olga and Eleni Georghiadis. In the evening, he presided at a meeting of those involved in the Archdiocese's catechetical work.

5. In the morning, he received Michalis Prokopiou.

6. During the day, he received Vassilis Manzos, Vissarion

Agharitsas, Mark Troop and Miss Maria Tselepi. Later, he visited Tassos Panaghidis at the National Hospital for Nervous Diseases.

- 7. In the morning, he celebrated the Divine Liturgy at the church of Ss. Lazarus & Andrew the Apostle in Forest Gate, being entertained to lunch by the Community afterwards. Returning to Thyateira House, he received Andreas Masouras in the afternoon and Archimandrite Dionysios Kykkotis in the evening.
- 8. In the morning, he celebrated the Divine Liturgy at the church of St. Luke the Evangelist and the Holy Trinity in Erdington (Birmingham), after which he presided at the inauguration of the Meeting Hall within the Greek-Cypriot Hestia. In continuation, he was entertained to lunch by the Community. In the evening, he presided at the Service of the Bridegroom at the Cathedral of the Dormition of the Mother of God and St. Andrew the Apostle in Birmingham, being entertained to supper afterwards by the Community.
- 9. During the day, he received Antonios Embirikos, Tsambikos Papazoglou, and Manolis Stavrianakis. In the evening, he presided at the Service of the Bridegroom in the Chapel of the Archdiocese and, later, at the church of St. Panteleimon in Kenton (Harrow), where he was also entertained to supper.
- 10. During the morning, he received Mrs. Alexandra Voyiatzidou and Paraschos Anastasiadis, who was accompanied by a group of cantors from Greece. In the evening, he presided at the Service of the Bridegroom in the Chapel of the Archdiocese and, later, at the church of St. Nectarius in Battersea, where he was also entertained to supper.
- 11. In the morning, he received Achilleas & Katerina Despotis. In the evening, he presided at the Sacrament of the Holy Oil in the Chapel of the Archdiocese and, later, at the church of St. Demetrius in Edmonton, where he was also entertained to supper.
- 12. In the morning, he celebrated the Divine Liturgy in the Chapel of the Archdiocese. In continuation, he was present at the Office for the Royal Maundy held at Westminster Abbey and at which the Gifts were distributed by HM The Queen. In the evening, he presided at the Service of the Twelve Gospel Readings in the Chapel of the Archdiocese and then at the Cathedral of St. Nicholas in Shepherd's Bush, where he was also entertained to supper.
- 13. In the morning, he presided at the Royal Hours and at Vespers of the Deposition of the Body of Christ in the Chapel of the Archdiocese. In the evening, he presided at the Service of the Epitaphios Lament and procession in the Chapel of the Archdiocese and then at the Cathedral of the Divine Wisdom in Bayswater.
- 14. In the evening, he presided at the Ceremony of the Proclamation of the Resurrection in the Chapel of the Archdiocese. He then presided at the same Ceremony at the Cathedral of the Divine Wisdom in Bayswater where, in continuation, he celebrated the Paschal Divine Liturgy.
- 15. In the evening, he presided at the Vespers of Love ('Agape') at the Cathedral of All Saints in Camden Town during which the Gospel passage was read in a number of languages.
- 16. During the day, he received Tsambikos Papazoglou, Christos Protopapas, and William Stuart.
- 17. In the morning, he inaugurated a week-long series of workshops devoted to the teaching of traditional Greek dancing at the church of St Demetrius in Edmonton. Returning to Thyateira House, he received Georghios

- Sterghiou and his son. At midday, he presided at the funeral of Mrs. Militsa Yianna at the church of St. Panteleimon in Kenton (Harrow). In the evening, he was entertained to supper at the Niki Restaurant in Paddington.
- 18. In the morning, he presided at a Memorial Service for the late Michalis Papadopoulos in the Chapel of the Archdiocese. At midday, he presided at the funeral of Kyriakos Koutos at the Cathedral of St. Nicholas in Shepherd's Bush. In the afternoon, he travelled to Middlesbrough, where he presided at Vespers in the chapel of the Annunciation of the Mother of God. Later, he was entertained to supper at the home of Stavros & Hariklia Michael.
- 19. In the morning, he celebrated the Divine Liturgy at the Monastery of the Dormition of the Mother of God in Normanby (Whitby), being entertained to lunch by the Sisterhood afterwards. He returned to London in the evening.
- 20. In the evening, he was present at a performance of "I Capuleti e i Montecchi" by Vicenzo Bellini at the Royal Opera House, Covent Garden.
- 21. In the afternoon, he was present at the final session of the Greek Dancing workshops held in the Hall attached to St. Mary's Cathedral in Wood Green, following which he presented the related diplomas and entertained all the participants to supper.
- 22. In the morning, he celebrated the Divine Liturgy at the church of St. George the Great Martyr in Kingston-upon-Thames, following which he was entertained to lunch by the Community and attended the Festival of Greek Traditional Dancing held there. In the afternoon, he presided at Great Vespers in the same church. Returning to London, he received Dr. & Mrs. Serif Habib.
- 23. In the morning, he celebrated the Divine Liturgy in the Chapel of the Archdiocese. Later, he received Nikos Papadopoulos, Yiannis Naslidis, Pavlos Trochopoulos, Diamandis P. Pateras, and Georghios Amirhom.
- 24. He received Miss Tilaye Habtegebriel in the morning and David McRae in the afternoon. In the evening, he was present at a Requiem Service commemorating the 1915 Armenian Genocide at the Armenian Apostolic church of St. Sarkis in Kensington.
- 26. In the morning, he received Miss Maria Mitsaka & Georghios Hadji-loannou. At midday, he was present at a reception held at the residence of the Israeli Ambassador to mark the 53rd anniversary of the Independence of the State of Israel. In the evening, he was entertained to supper by Spyros Neophytou at his home.
- 27. He received Miss Maria Mitsaka & Savvas Pavlidis in the morning and Lakis Panaghi & Christos Sokratous in the afternoon.
- 28. In the afternoon, he presided at the funeral of Georghios Lygnos at the Cathedral of the Divine Wisdom in Bayswater. Later, he travelled to Plymouth.
- 29. In the morning, he celebrated the Divine Liturgy at the church of Ss. Demetrius & Nicetas in Plymouth, being entertained to lunch by the Community afterwards. On his way back to London, he visited Robin & Lillian Amis in South Brent.
- 30. In the morning, he received Nikolaos & Maria Poulios. In the evening, he was present at a discussion entitled 'The role of Community Education in the maintenance of identity' organised by AKEL at their headquarters in Camden Town.